عَيْدُ الْوَهَائِكُ الْعُلَايُرِيْنَ

# المالية المالي



فيغديرخُم

تقديم ڛؘؙؙۻؙٳڂڔؙٳڵۼ۪ٳڐۻڔٛٳڵڛڹڽڵػڮٵڸؙۯڵۯ؞ٛڹٛ ڛؙؙۻؙٳڂڔۛٳڵۼ۪ٳڐۻڔؙٳڵڛڹڽڵػڮٵڸؙۯڰۯۥٛڹٛ

للمعرفةو الثقافة

الطبعة الثبانية



#### ©Hadis el-gadir

ISBN: 978-605-71319-7-3



- (C) +90 551 163 82 25
- www wasmbookstore.com
- wasm.bookstore@gmail.com
- **RO** WasmBookstore
- **1** Wasm Bookstore

- www.altriri.net
- altriri@gmail.com
- /altriri
- @Abdulwahab.altriri
- /c/AbdulwahabAltorairy
- a t.me/altriri
- abdulwahabaltriri
- +905467723779

#### جميع الحقوق محفوظة All Rights Reserved

يحظر نسخ و/أو طبع و/أو تصوير و/أو ترجمة و/أو إعادة صف وإخراج هذا الكتاب أو أي جزء منه و/أو تسجيله على الأشرطة و/أو وسائل تحميل الصوت أو الصورة و/أو الأقراص المدمجة أو المغنطة و/أو إدخاله على الكمبيوتر أو قواعد البيانات و/أو استغلاله بأى شكل من الأشكال إلا بموافقة خطية من الناشر

No part of this publication may be reproduced or distributed in any form or by any means, or .stored in a database or retrieval system, without the prior written permission of the publisher

الطبعة الثانية

1444هـ - 2022 م

Copyright © 2022

وسم للمعرفة والثقافة ـ اسطنبول ـ تركيا

Fatih, Aksemseltin mahallesi, Haliciar Cd, No 18, Istanbul

#### عَبْدِ الْحِصَّالِثِ السَّالِ السَّالِ الْسَالِ الْسَالِ الْسَالِ الْسَالِ الْسَالِ الْسَالِ الْسَالِ الْسَالِ

## المالية المالي

مع سيدنا



فيغديرخُم



تقديم

يَمْ إِحْبُرُ الْعِبِّرِ الْسِيْسِيْنِ عَلِي الْمِيْنِ الْمِيْسِيْنِ الْمِيْسِيْنِ الْمِيْنِ الْمِيْنِ الْمِيْنِ الْمِيْسِيْنِ الْمِيْنِ الْمِيْسِيْنِ الْمِيْسِيْنِي الْمِيْسِيْنِ الْمِيْسِيْنِي الْمِيْسِيْنِيلِيلِي الْمِيْسِيْنِي الْمِيْسِيِيِ





إلى شيعة أمير المؤمنين على بن أبي طالب علي الله

المتبعين له، والصادقين معه،

إلى كل قلب أترع حباً له، وتلهف شوقاً إليه، ولك كل من أحب حبيب الله

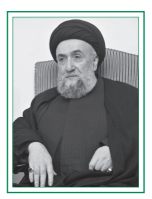
وحبيب رسوله عِظِيَّة،

وبشراك بشراك؛ فإن المرء مع من أحب.





### تفت سَمُّا حَبُرا لَعِلْ الْمُنْ الْمِلْ الْمُنْ الْمُلْكِ الْمُلْكِ الْمُلْكِ الْمُلْكِ الْمُلْكِ الْمُلْكِ الْمُلْكِ اللهِ اللهِي



الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على رسوله الأمين وعلى جميع الأنبياء والمرسلين وعلى آله الطيبين الطاهرين وصحبه الأخيار الميامين وعلى جميع عباد الله الصالحين.

وبعد... فقد شرّفني الأخ العزيز صاحب الفضيلة الشيخ عبد الوهاب الطريري حفظه الله تعالى بالاطلاع على ما كتبه حول حديث الغدير، هذا الحديث الذي اكتسب أهميّة كبيرة في حياة المسلمين باعتباره مناسبة جمع فيها الرسول المسلمين العائدين من حج بيت الله الحرام، وبعد أن كان قد أخبرهم بقرب موعد رحيله عن الدنيا إلى جوار ربه ملتحقاً بالسابقين من الأنبياء والمرسلين. وكان ذلك اليوم يوماً مشهوداً انتظر فيه المسلمون ما يبلغهم به رسول ربهم الذي لا ينطق عن الهوى إن هو إلا وحى يوحى.

وحصل التبليغ لهم من رسول الله يومئذ عندما أخذ بيد علي ورفعها قائلاً: «مَنْ كُنْتُ مَولاهُ فَهَذَا عَلِيُّ مَوْلاهُ فَهَذَا عَلِيُّ مَوْلاهُ اللَّهُمَّ وَالِ مَنْ وَالاهُ وَعَادِ مَنْ عَادَاهُ» وقد فرح المسلمون المجتمعون بهذه البشرى وأقبل على أبي الحسن علي بعض الصحابة المقربين بتهنئته بهذا الوسام وبهذه المكانة له، كما ورد في بعض الأخبار.

وقد استعرض صاحب الفضيلة في كتابه الحديث بأسلوبه الأدبي الرفيع الذي يزيد القارئ شوقاً إلى المزيد من المعرفة عن هذه الحادثة مكاناً ومضموناً.

وقد تحدّث في هذا الكتاب عن الحديث سنداً ودلالة متوخّياً سبل الإنصاف في إظهار حقيقة ما جرى ودلالاته من خلال النصوص والوقائع التي واكبت الحدث وما جرى بعده.

وهو بهذه الدراسة المتميّزة بالدّقة والسلاسة يحاول أن يضع هذه المسألة التي وقع فيها الاختلاف فيما بعد بين المسلمين على بساط البحث الموضوعي المجرّد لكشف أسباب الخلاف بين الفريقين المختلفين فيها.

ولا شك في أن دراسة المسائل الخلافية بهذا الأسلوب الذي قام به صاحب الكتاب يساهم في كشف

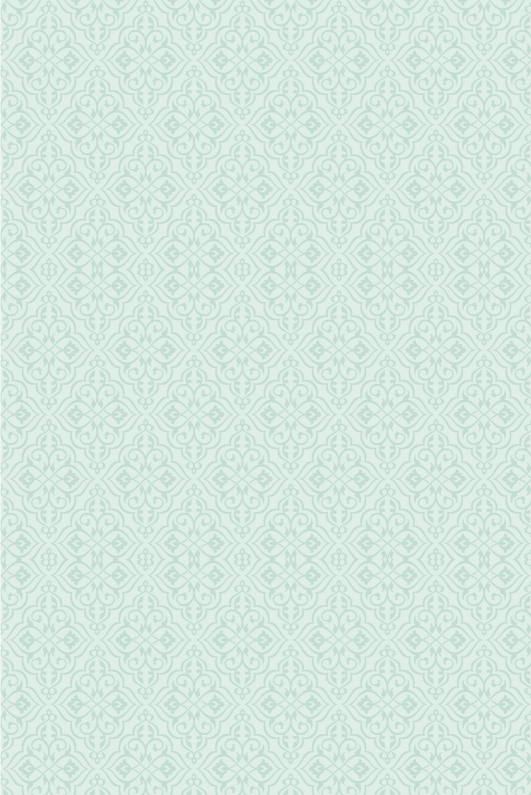
الحقائق وفي تقليص دائرة الاختلاف بين المسلمين ويقرب من وجهات النظر المتباعدة من خلال عرض الآراء المختلفة والاطلاع عليها.

ولذا فإني أدعو أهل العلم والتأليف في الموضوعات الإسلامية إلى اعتماد هذا النهج في دراسة المسائل الخلافية، كما وأدعو إلى مطالعة هذا الكتاب والتأمل في مضامينه وغاياته.

جزى الله خيراً صاحب الكتاب على جهده وشكر له سعيه ونفع الأمة بعلمه، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

بیروت: ۹ صفر ۱٤٤٤هـ ـ ۲۰۲۲/۹/م







أشكر مشايخي وإخوتي الذين عبر الكتاب أمام أعينهم في طور التكوين، فأفدتُ منهم استدراكاً أو إضافة، فسدَّدتُ وأكملتُ، فهم شركاء فيما هو مسطور بين يديك:

أخي الشيخ حمد الغماس؛ فهو الذي أهداني فكرة الكتاب قبل نحو عشرين سنة، ثم راجعه فأضاف إليه أفكاراً مهمة استتم بها، فهو مؤلِّف الكتاب قبل مؤلِّفه، ومتمِّمه بعد تأليفه، أحتسبُ له أجره؛ فهو الذي سنَّه ودلَّ عليه.

وسماحة العلامة السيد علي الأمين، والذي تفضل بقراءة الكتاب ثم التقديم له.

والشيخ د. الشريف حاتم العوني؛ فقد اقترح إضافات مهمة ألحقتُها في أماكنها.

والأستاذ أحمد الكاتب والذي استفدت من كتاباته ومحاضراته في هذا الموضوع.

وشيخي الشيخ صالح الشامي، وأستاذي د. أحمد البراء الأميري، وأخي الأديب الناقد حسين بافقيه، وأخي د. عبد الله الصبيح، وأخي الشيخ خالد الوصابي؛ على الملاحظات والتصحيحات التي أفادوا بها فاستدركتُها.

كما أشكر الإخوة الفضلاء الذين ساعدوني في تتبع الأثر والوقوف على مكان الغَدير والتعرف على ما حوله: الشيخ د. أحمد النعماني، والشيخ سالم الغانمي، والأستاذ منصور الأنعم.

والجغرافي المكي أ.د. معراج مرزا، الذي أمدني بالخرائط والصور الجوية والمسافات الهوائية.

فلهم جميعاً الشكر والثناء، وصادق الدعاء.





مُيمِّماً وجهَه شطرَ مدينة أحبَّته وأحبَّها.. مودِّعاً مدينة غفت في قلبه منذ أن تركها قبل سنوات مجافياً قلبه هناك..

يحوُطه الرِّفاق والأصدقاء.. وكل خُطوة يرفعها يعرف أنه لن يعود مرة أخرى لها..

ذهاب بلا عودة..

العمر معدود.. الساعات متلاحقة سريعة..

الكلمات مزدحمة.. كان يرتِّبها بعناية فائقة..

منهَكُ هــذا الجمع بعد رحلة يضع فيهـا آخر النقاط على جملة اكتملت..

يقف بين مكة والمدينة..

على الغُدِير..

هذا الغَدير يتَّسع لكل تعبهم.. وقف واستوقف.. نادى وجمع.. وهناك حمله الجمع على قلوبهم قبل أن يحمله مرتفع من الأرض..

يعبر الصحابة بعينيه تباعاً، وكلٌ له مزيَّته، وكلٌ يأتي أولاً.. إلا حبيبه ورفيقه وفداؤه عليٌ عَلَيْ جاء هذه المرة قبل الأول.. فكانت الكلمات له، والحضور له، والغَدِير ينصت شاهداً على تتويجه..

بآذان صاغية واعية، وعيون متطلعة مستطلعة، ورقاب تختلف لترى حبيبها على كان الجمع مهيباً، والكلمات جسورة واضحة، فما نسيه قلبٌ وعاه قلبٌ آخر.. وما نسيه البشر حفظه الحَجَر..

على الغَدِير ذاته فَرَشْتُ بساط الكلمات. أستقرئُ بعض غيابها.. أبحث عن مكان عليً السَّرِ في قلوب أصحابه.. أبحث عن مكانته في قلوبنا..

وننصت بمشاعرنا، كما أنصت الذين استنصتهم..

فنتلقَّى بقلوبنا حبّاً وتعظيماً لما قاله نبيُّنا، ونتلقَّى بعقولنا تفكُّراً واعتباراً فيما رُوي لنا عنه في هذا الموقف.

فلا مشاعر القلوب تحجب تفكُّر العقل، ولا تفكُّر العقل العقل ولا تفكُّر العقل يطفئ وهج المشاعر..

فإلى دَوْحات الغَدِير، فثمة حَـدَثُ وحديث، وبلاغ ووصاة.. وهتاف بلوعة الـوداع في آخر خُطَبه... في آخر عمره...



المدينة النبوية المنورة (١٤٣٧/٢/٢هـ)

**(S)**: +905467723779

(S): +966504455117

G: altriri@gmail.com







في «غَدِير خُمِّ» كان تتويج الفضائل لأمير المؤمنين أبي الحسن عليّ بن أبي طالب عَيْنُ، فلم تُعلَن فضيلته في «غَدِير خُمِّ»، وإنما تُوِّجت فضائلُه التي كانت تُشرق تباعاً؛ فهو الذي عهد إليه النبيُّ عَيْقَ أنه «لَا يُحِبُّهُ إِلَّا مُؤْمِنٌ، وَلَا يُبْغِضُهُ إِلَّا مُنَافِقٌ» (۱).

وهو الذي قال له النبيُّ ﷺ: «أَمَا تَرْضَى أَنْ تَكُونَ مِنْ مُوسَى ؟ غَيْرَ أَنَّهُ لَا نَبِيَّ مِنْ مُوسَى ؟ غَيْرَ أَنَّهُ لَا نَبِيَّ بِعَدِي » (٢).

وهو الذي قال له النبيُّ ﷺ: «أَنْتَ مِنِّي وَأَنَا مِنْكَ» (مَنْكَ» (مَنْكُ» (مَنْكُ

<sup>(</sup>۱) «مسند أحمد» (۲۶۲، ۷۳۱)، و«صحيح مسلم» (۷۸).

<sup>(</sup>۲) «مسند أحمد» (۱٤٩٠)، و«صحيح البخاري» (۳۷۰٦، ٤٤١٦)، و«صحيح مسلم» (۲۶۰۶).

<sup>(</sup>٣) «مسند أحمد» (٨٥٧، ٩٣١)، و«صحيح البخاري» (٢٦٩٩).

#### وهو الذي أعلن النبيُّ ﷺ أنه «يُحِبُّ اللهَ وَرَسُولُهُ» (١).

ويا لله لعليِّ وهو يمشي على الأرض ويعلم أن الله وَ الله وَالله وَاللهُ وَاله

لقد ابتدأ تاريخ الإسلام وعليٌّ حاضرٌ في تاريخه، وتفتَّح وعيُ عليٌّ عليٌّ والإسلام حاضر في وعيه.

ها هي ذي ثلاث وعشرون سنة من عمر الرسالة عاشها مع رسول الله على من أول يوم، يطويها يوماً يوماً، ويطوي معها بَذْلَه وعطاءه، وصبره وجهاده.

ثلاث وعشرون سنة قضاها مع رسول الله والله الله الله الله الذي كان يدَّخره للعظائم، ويلاقي به الشدائد.

ثلاث وعشرون سنة لحق فيها الناسُ برسول الله عليه فؤجاً إثر فَوْج، لكنَّ عليها عليه كان أولهم به لحوقاً، وأشدهم به لصوقاً (٢).

<sup>(</sup>۱) «مسند أحمد» (۷۷۸، ۱۱۱۷)، و«صحیح البخاري» (۳۰۰۹، ۲۲۱۰)، و«صحیح مسلم» (۲۶۰۲ ـ ۲۶۰۲).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «مصنف ابن أبي شيبة» (۳۵۹۳۸)، و«السنن الكبرى» للنسائي (۲۸ ۸۵٪)، و«المعجم الكبير» للطبراني (۲۰/۱۹) (۸۵٪ ۸۸٪)، و«المستدرك» (۲۵/۳٪).

مضت ثــلاث وعشــرون ســنة وعلـــيِّ عَلَيْلَا مــع رسول الله عِيْقِ، هو القريب حبّاً ونسباً وصهراً وجواراً.

كيف تَنْسِبُ عليّاً عَلَيْهِ إلى رسول الله عِيهِ؟

هل تقول: حبيبه؟ فقد قال عنه: «يُحِبُّهُ اللهُ وَرَسُولُهُ»(۱). أم تقول: نسيبه؟ فهو ابن عمه شقيق أبيه.

أم تقول: صهره؟ فهو زوج ابنته فاطمة ولله البَضْعة النبوية سيدة نساء العالمين، آثره بها، وأمنه عليها.

إذا ذَكَر النبيُّ عَلَيْ الله أبناءه، فإذا هـم أبناء عليِّ عَلَيْ الله أَنْ يُصْلِحَ يَقُولُ النبيُ عَلَيْ الله أَنْ يُصْلِحَ الله أَنْ يُصْلِحَ

<sup>(</sup>۱) تقدم.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «صحيـ البخـاري» (۲۰۰۵، ۲۰۱۵)، و«السـنن الكبرى» للنسـائي (۸۶۳۸)، و«صحيح ابن حبـان» (۲۰۷۹)، و«المعجم الكبير» للطبراني (۱۳۹۶۸).

۲٠

ويقول: «إِنِّي لَمَّا رَأَيْتُ ابْنَيَّ هَذَيْنِ يَمْشِيَانِ، لَمْ أَصْبِرْ أَنْ قَطَعْتُ كَلَامِي وَنَزَلْتُ إِلَيْهِمَا» (٢)، فإذا هما الحسن والحسين ابنا عليِّ بن أبي طالب عليهِ .

وإذا ذكر عِنه أهل بيته ذكرهم وسماهم وعدَّهم، فعن أم سلمة: أَنَّ النَّبِيَ عَنِه جَلَّلَ عَلَى الحَسَنِ وَالحُسَيْنِ وَعَلِيِّ وَفَاطِمَةَ كِسَاءً، ثُمَّ قَالَ: «اللَّهُمَّ هَوُّلَاءِ أَهْلُ بَيْتِي وَخَاصَّتِي، وَفَاطِمَةَ كِسَاءً، ثُمَّ قَالَ: «اللَّهُمَّ هَوُّلَاءِ أَهْلُ بَيْتِي وَخَاصَّتِي، أَذْهِبْ عَنْهُمُ الرِّجْسَ وَطَهِّرْهُمْ تَطْهِيراً»، فَقَالَتْ أُمُّ سَلَمَةَ: وَأَنَا مَعَهُمْ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: «إِنَّكِ إِلَى خَيْرٍ» (٣). فكان عليٌ من أهل البيت وأهل الكساء.

<sup>(</sup>۱) «صحیح البخاري» (۲۷۰٤).

<sup>(</sup>۲) «مسند أحمد» (۲۲۹۹۰)، و«سنن أبي داود» (۱۱۰۹)، و«جامع الترمذي» (۳۲۷۶)، و«سنن ابن ماجه» (۳۲۰۰).

<sup>(</sup>٣) «سنن الترمذي» (٣٨٧١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «مسند أحمد» (٩٤٨)، و«صحيح البخاري» (٣٩٦٥ ـ ٣٩٦٩، ٤٧٤٤)، =

وقالها يوم خيبر ليأخذ الراية فكان الفتح على يديه.

وكان عليٌ عَلَيْ المؤدِّي عن رسول الله عَلَيُّ أمانته، حين تخلَّف في مكة يرد إلى أهلها ودائعهم (۱).

وبعد ثلاث وعشرين سنة جاء فيها نصر الله والفتح، ودخل الناس في دين الله أفواجاً، وأكمل الله دينه، وأتم نعمته، واستكملت الأمة أداء خامس أركان الإسلام،

<sup>=</sup> و«صحيح مسلم» (٣٠٣٣)، و«سنن أبي داود» (٢٦٦٥)، و«المستدرك» (١٩٤/٣)، و«دلائل النبوة» للبيهقي (١٩٢/٣، ٧٧).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «طبقات ابن سعد» (۲۰/۳)، و«سيرة ابن هشام» (۲۰/۸۵، ۴۹۳)، و«تاريخ الطبري» (۳۸۲/۲)، و«البداية والنهاية» (٤٧٢/٤).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «مسند أحمد» (٤، ٩٥٥، ٥٩٧٠)، و«صحيح البخاري» (٣٦٩، ٥٩٥٤ ـ ٢٥٥)، و«صحيح مسلم» (١٣٤٧)، و«سنن أبي داود» (١٩٤٦)، و«جامع الترمذي» (١٧٨، ٣٠٩١، ٣٠٩٠).

فقضت حجة الوداع مع رسول الله ويه فإذا بالنبي ويه يستوقفهم في طريق القُفول من حجتهم إلى المدينة، لتُتَوَج فضائل علي المدينة، وتُستوفى مناقبه، وتُعلى لعلي المكانية مكانته العالية، فكان له في «غَدِير خُمِّ» هذا الموقف الكريم، وتلك المنقبة العظيمة، ظاهرة شاهرة فلا خفاء، صريحة بينة فلا التباس.

فإلى «غَدِير خُمِّ»؛ نقتص الخبر، نقف وكأننا مع النبي على حينما استوقف الناس، وننصت وكأنا مع النبي على حينما استنصت الناس، لنستروي الخبر ونعيش الحدث، فثمة حديث النبي على عن علي عن ملي المتحدد عنه المتحدد عنه المتحدد عنه عنه المتحدد عنه عنه عن مكانة علي وفضله ومنزلته في نفس كل مؤمن ومؤمنة!



## ما قبل الغَدِير

إن حديث الغَدير جاء بعد مواقف من عليٍّ عَلِيهِ التبس فهمها على بعض الصحابة على، وعُتبى عتبوها عليه، وأَفْضَوْا بها إلى رسول الله على، فكان من ثمرة المواقف التي كانت بدايتها عتباً منهم على على على على على أو موجدة وجدوها عليه أن تُوِّجت فضائلُه وأشهرت مناقبُه، وأعلنت ولايتُه لكل مؤمن ومؤمنة.

#### ودعونا نقتص الخبر بما تأتلف به رواياته ويكتمل به سياقه (۱):

<sup>(</sup>۱) ينظر: «مسند الطيالسي» (۱۷۷۳)، و«سيرة ابن هشام» (۲۰۳/۲)، و«مسند أحمد» (۱۳۷۶، ۲۳۰۹، و«مسند أحمد» (۱۳۷٤، ۲۳۰۹، ۲۳۰۹، ۲۳۰۹)، و«فضائــل الصحابة» لأحمد (۱۹۸۹، ۱۱۷۷، ۱۱۸۰، ۱۱۸۰)، و«صحيح البخاري» (۲۲۹۹، ۲۲۹۹، ۲۳۹۵)، و«صحيح مســلم» (۱۲۱۸، ۱۲۱۸)، و«ســنن أبــي داود» (۱۸۲۱، ۱۹۰۵)، و«السنن و«جامع الترمذي» (۱۷۰۵، ۲۷۷۱)، و«سنن ابن ماجه» (۱۳۰۷)، و«السنن الكبرى» للنسائي (۱۸۲۸)، و«مسند الروياني» (۲۰۵)، و«تاريخ الطبري» (۱۲۹۸)، و«صحيــح ابــن حبـان» (۱۹۹۶)، و«المســتدرك» =

أرسل رسولُ الله على خالد بن الوليد على بعد وقعة هوازن وحرب الطائف إلى اليمن، في غَزَاة لبعض القبائل المحاربة، فظفر بهم خالد، وانتصر عليهم، وغنم أموالاً وسبياً، ثم أرسل إلى النبي عليه أن ابعث من يَخْمِس الفيء.

فأرسل النبيُ عليّاً عليّاً عليّاً الستتم الفتح، ويقبض الغنائم فيُخَمِّسُها()، وكتب معه كتاباً إلى القبائل، يعرضه عليهم قبل القتال، وأمره أن يخيِّر جيش خالد هيه: أن مَن شاء منهم أن يرجع فليرجع، ومَن شاء أن يُتِمّ المسير مع عليّ عليه أن يُتِمّ.

<sup>(</sup>۱) التخميس في اللغة هو: جعل الشيء خمسة أخماس، ويراد به هنا: إخراج خُمُس الغنيمة قبل قسمتها بين الجيش. ينظر: «المصباح المنير»، و«تاج العروس» مادة: «خ م س»، و«الموسوعة الفقهية الكويتية» (٥٩/١١).

وينظر في ضبطها: «لسان العرب» (۷۰/٦) «خ م س»، و«حاشية السندي على مسند أحمد» ((84/17)).

وكان هذا أسلوباً معروفاً في الجيش؛ بحيث يتعاقب المقاتلون في المعارك، ولا يطول غيابهم؛ فيشق ذلك عليهم.

فمضى علي علي الله وتسلم من خالد والجيش وما غنم، وعرض عليهم الرجوع لمَن رغب منهم، ومَن شاء مضى معه، فعاد مَن عاد، وبقي مَن رغب البقاء.

وتسلَّم عليِّ عَلِيْ الغنائم، واستتمَّ الفتح، فلما دنا من همه، همْدان خرجوا إليه وتصافوا، فصلَّى عليِّ عَلِيْ بمَن معه، وصفَّهم صفّاً واحداً، ثم تقدَّم بين يدي الجيش، حتى دنا من القوم، فقرأ عليهم كتاب رسول الله علي علي السلامهم إلى الإسلام، فأسلموا جميعاً، فكتب عليٌ عَلِيْ بإسلامهم إلى رسول الله علي الله على الله علي الله علي الله على الله عل

وخَمَس علي علي المغانم التي غنمها الجيش، وكان في السَّبْي جارية حسناء، فلما خَمَس المغانم صارت في الخمس، ثم خَمَس فصارت في آل بيت النبي، ثم خَمَس فصارت في أل علي الله ورآه مَن في فصارت في آل علي، فتسرَّى بها علي علي اله ورآه مَن في الجيش يخرج من خِبائه وقد اغتسل وغطّى رأسه، ورأسه يقطر ماء، فوقع ذلك في نفوس بعض الجيش، ورأوا في يقطر ماء، فوقع ذلك في نفوس بعض الجيش، ورأوا في ذلك استئثاراً من علي الهيهم.

وقال بُريدة بن الحُصيب الأَسْلمي ضَيُّهُ وكان في نفسه شيء على عليِّ \_ لخالد بن الوليد ﴿ اللَّهِ مُ اللَّهِ عَلَّيْهِ وَكَانَ أَيضًا ممن يحمل في نفسه على عليِّ: ألَّا ترى إلى هذا ما يصنعُ؟! فقال خالدٌ لعليِّ: يا أبا الحسن، ما هذا؟ فقال على: ألم تر إلى الوَصِيفة التي كانت في السَّبْي، فإنى قسمت وخَمَسْتُ فصارت في الخُمُس، ثم صارت في آل محمد عليه، ثم صارت في آل علي، ٢٦ فوقعتُ بها.

فكتب خالدٌ عَيْهُ إلى النبي عِيه كتاباً يخبره فيه بما صنع عليٌّ، فقال بُريدة: ابعثني مصدِّقاً لكتابك. فبعثه خالدٌ بالكتاب.

قال بُريدة رضي : فلما قدمتُ على رسول الله علي الله علي الله الله الله الله ذكرتُ عليّاً فتنقّصتُه، ثم قلتُ: إن عليّاً أخذ جاريةً من الخُمس. وجعلتُ أقرأ عليه الكتاب، وأقول: صدق خالد، صدق، وكنتُ رجلاً مِكْباباً \_ أي: أطرق برأسي ولا أرفعه وأنا أتحدَّث \_ فرفعتُ رأسى، فرأيتُ وجهَ رسول الله ﷺ قد تغيّر واحمَرّ، فأمسك بيدي والكتاب، وقال: «يَا بُرَيْدَةُ، أَتُبْغِضُ عَلِيًّا؟». قلتُ: نعم يا رسولَ الله. قال: «فَلَا تُبْغِضْهُ، وَإِنْ كُنْتَ تُحِبُّهُ فَازْدَدْ لَهُ حُبّاً؛ مَنْ كُنْتُ مَوْلَاهُ فَعَلِيٌّ مَوْلَاهُ،

### وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَنَصِيبُ آلِ عَلِيٍّ فِي الْخُمُسِ أَفْضَلُ مِنْ وَصِيفَةٍ وَأَكْثَرُ مِنْ ذَلِكَ».

ولعل ما وقع في نفس بُريدة وخالد وقع في نفس غيرهما من الجيش، وأن ما كتب به خالدٌ هو ما يتحدَّث به غيرُه.

وكان جيش عليً قد رَأَوْا أن إبلهم قد جَهِدت، فسألوا عليها، عليّاً عَلَيْ أن يركبوا من إبل الصدقة ويحملوا عليها، ويريحوا إبلهم، فأبى عليهم، وقال: إنما لكم منها سهم كما للمسلمين. فلعل ذلك وقع في نفوسهم أيضاً.

وفي هـذه الأثناء كان رسولُ الله وقي قد سار من المدينة إلى مكة لحجَّة الـوداع، وكان عليَّ شَيْ قد فرغ وانطلق من اليمن راجعاً، فأراد أن يتعجَّل؛ ليدرك الحجَّ مع رسول الله وليسوق ما معه من بقية هَدْي النبي والسي فأمَّر على الجيش رجلاً من أصحابه، وأسرع هو ليلحق برسول الله ويدرك الحجَّ معه، وأحرم بإحرام كإحرام رسول الله وقال: اللهمَّ إني أُهِلُ بما أَهَلَ به رسولك.

فوصل والنبيُّ عِينِهِ في مكة قد طاف وسعى، ونزل في الأَبْطح، وحلَّ أصحابُه الذين لم يسوقوا الهَدْي، فدخل على زوجته فاطمة بنت رسول الله وكانت قد حَلَّت من عمرتها، فوجدها قد لبست ثياباً مصبوغة، واكتحلت، وطيَّبت بيتها، فعجب من حالها، وحِلُّها من إحرامها، وسائلها عن ذلك، فقالت: أبي أمرني بذلك. فذهب على علي الشَّببَة من عليها، كما يصنع الشَّببَة من الأزواج، فأخبر رسولَ الله ﷺ أن فاطمة قد حلَّت واكتحلت وتطيَّبت ولبست ثياباً صَبيغاً، وزعمت أنك أمرتها بذلك يا رسولَ الله؟ فقال ﷺ: «صَدَقَتْ، صَدَقَتْ، صَدَقَتْ، صَدَقَتْ، أَنَا أَمَرْتُهَا بِهِ». ثم قال لعليِّ: «بِمَ أَهلَلْتَ؟». قال: قلتُ: اللهمَّ إنسى أُهِلُّ بما أَهَلَّ به رسولُك. وكان معه الهَدْي، فقال له: «فَلَا تَحِلَّ». فاستتمَّ عليٌّ السَّه الحجَّ مع النبي عصله ومشاعره.

فلما كان يوم النحر أمر النبيُ بِهِ بهذيه، وكان مجموع ما ساقه النبيُ بِهِ وما قدم به عليٌ اليه من اليمن مئة من الإبل، فقال النبيُ بِهِ أَدْعُوا لَي أَبَا حَسَن». فجاء عليٌ اليه فأمره النبيُ بِهِ أن يُمسك بأسفل الحربة، وأمسك هو بأعلاها، وجعل النبيُ بِهِ يطعنها في نحورها، وهي تتدافع بين يديه أيها يبدأ به أولاً.

فلما نحر النبيُ عِي ثلاثاً وستين منها، بعدد سِنِي عمره المبارك أمر عليّاً أن يتولَّى وحده نحر ما بقي، وأشرك النبيُ عِي عليّاً معه في هديه، وأمره أن يقوم علي الناس، فقال له: «اقْسِمْ لُحُومَهَا على الناس، فقال له: «اقْسِمْ لُحُومَهَا وَجُلُودَهَا بَيْنَ النَّاس، وَلَا تُعْطِ جَزَّاراً مِنْهَا شَيْئاً، وَجُلُودَهَا بَيْنَ النَّاس، وَلَا تُعْطِ جَزَّاراً مِنْهَا شَيْئاً، نَحْنُ نُعْطِيهِ مِنْ عِنْدِنَا، وَخُذْ مِنْ كُلِّ بَعِيرٍ حُذْيةً (ا) مِنْ نَحْمُ اجْعَلْهَا فِي قِدْرٍ وَاحِدَةٍ؛ حَتَّى نَأْكُلَ مِنْ لَحْمِهَا وَنَحْسُو مِنْ مَرَقِهَا».

وفي مشهد إمساك علي علي الحربة خلف النبي والله وما يستلزمه ذلك من تقارب الجسدين الطاهرين ما يدل على تقارب الروحين وموادة القلبين.

<sup>(</sup>۱) الحُذية من اللحم: أي القطعة منه. ينظر: «النهاية» (۳۵۷/۱).

عمره في رسالته، وعلي على معه يحوطه من خلفه، ويدفع من أمامه، ولذا شاركه في نحر الهَدْي الذي كان يوافي العمر النبوي المبارك، كما شاركه في هذا العمر دعوته وجهاده.

ثم انظر كيف أشرك النبيُ علياً علياً علياً عليه في الهَدْي، ولم يشرك ابنته فاطمة ولا زوجاته في ، على قربهن وقرباهن، ولا أشرك أحداً من أصحابه.

ويكتمل المشهد المشاعري بين النبي وعليً السخة عندما تتخيّل جلوسهما إلى قِدْرٍ واحدة فيها لحم هديهما ومرقه وهما يأكلان من اللَّحْم ويرشفان من المَرَق، إنها ليست كأي جلسة على خِوَانٍ أو وليمة طعام، إنهما يأكلان من قربانهما الذي اشتركا في التقرب به إلى الله سبحانه وقد استتما أعظم عبادة في أعظم يوم في أشرف مكان، تطفر من القلوب مشاعر الفرح بإتمام الحجّ، يتعاطيان غبطة الفرح بحبّ، ومشاعر الحب بفرح.

ربَّاه! كيف أتصور هذه المشاعر في أقرب قرب، وأكرم حب، والله إني أتخيل المشهد كأني انتقلتُ إلى ذاك الزمان، ووقفتُ في ذلك المكان، وكأني أنظرُ بعيني إلى ما أتخيله، فإذا اللفتات التي تبدو بسيطة عابرة تتجلَّى

عميقة مؤثّرة، فأشعر أن قلبي يجيش بمشاعر غامرة، لن أتكلّف وصفها.

ولكن تخيل أنت ذاك المشهد، وانظر وكأنك تراه، وستتذوق ذاك الشعور وتعرف تلك المشاعر.

فتقول لنا هذه المشاهد كلها: لقد كان عليٌ من النبي بمكان.

إن ذلك كله تطبيق النبي عِلَيِّ لقوله لعليِّ عَلَيْ النَّنَ «أَنْتَ مِنْكَ» (١).

فصلَّى الله وسلَّم وبارك على نبيِّنا وعلى آله.

ودعونا نعود الآن إلى جيش عليِّ الذي خلَّفه، فقد ساروا على إثره إلى مكة، ويبدو أن الرجل الذي أمَّره علي علي علي عليه علي علي علي عليه على ما يريدون، ولذا سألوه ما كان عليٌ منعهم منه، وهو أن يرتحلوا إبل الصدقة ويريحوا إبلهم، فأجابهم ولم يعلم بنهي علي عن ذلك فارتحلوها، وكساهم حُللاً من البَرِّ (٢) اللهي علي على مع علي علي المناهم علي المناهم علي علي المناهم علي المناهم علي علي المناهم المناهم

<sup>(</sup>۱) تقدم.

<sup>(</sup>٢) البَزُّ: الثِّيَابُ. ينظر: «لسان العرب» (٥/ ٣١١).

النبيُ عَلَيْهِمْ». «أُخْرُجْ إِلَى أَصْحَابِكَ حَتَّى تَقْدُمَ عَلَيْهِمْ». فخرج علي علي الحُلل، فقال فخرج علي الحُلل، فقال لنائبه: ويلك، ما هذا؟ قال: كسوتُ القومَ؛ ليتجمَّلوا به إذا قدموا في الناس. قال: ويلك، انزع قبل أن تنتهي بهم إلى رسول الله عِيهِ. فنزع الحُلل وردَّها في البَزِّ.

ثم رأى علي علي السلام في إبل الصدقة خللاً وجهداً، وعرف أنها قد رُكبت، ورأى أثر المركب، فلام أميره على ذلك أيضاً.

ورأى الجيش في عمل عليّ الله في ذلك غلظة وتضييقاً، وعزم بعضُهم أن يذكروا ذلك لرسول الله والله وأن يخبروه بما فعل عليّ، وأنه قد أغلظ لهم وضيّت عليهم فيما يحسبون، واشتكى الناسُ ذلك الذي صنعه عليّ الله.

وربما كان سبب عتب الجيش وشكواهم أن نفوسهم قد تعلَّقت بما وُهب لهم، فشقَّ عليهم انتزاعه منهم.

ويظهر أن العتب ليس من بُريدة وخالد رفي فقط، فقد ورد أيضاً عن أبي سعيد الخدري والله الله النظرة عن أبي سعيد الجيش، ومقالة فشت فيهم كلّهم.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «دلائل النبوة» للبيهقي (٣٩٨/٥)، و«تاريخ دمشق» (٢٠٠/٤٢) وغيرها.

ولعل من أسباب شيوع العَتْب على عليِّ عَلِيْ أن عامة الجيش كانوا حديثي عهد بالإسلام، وليس لديهم من فقه الجهاد وأحكام الغنائم ما عند عليِّ عَلَيْ ، ولذا عالج النبيُّ فَيْ ذلك بخطاب عام يستل السخائم، ويبيِّن قدر عليِّ عَلَيْ ، ويُعلي مكانته، وأن مَن كان بهذه المكانة فهو أعلى من أن تلحقه تهمة أو يتبعه عَتْب.

وإذا نظرنا إلى فعل عليِّ عَلَيْ وجدناه مسـدَّداً مصيباً في كل ما فعل:

فالوَصِيفة التي تسرَّى بها لم يأخذها من عرض المغانم قبل أن تقسم، ولم ينتزعها من أحد كانت في نصيبه ويستأثر بها دونه، ولكنه خَمَّس الغنائم، فوقعت في الخُمُس، وخَمَّس الخُمس، فوقعت في نصيب آل رسول الله، ثم خَمَّس فوقعت في نصيب آل علي، فتصرَّف فيما هو من نصيبه، ولذا قال النبيُ عَلِيِّ لبريدة هَيُّهُ: «وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بيَدِهِ، لَنَصِيبُ عَلِيٍّ فِي الْخُمُسِ أَكْثَرُ مِنْ ذَلِكَ، لَنَصِيبُ عَلِيٍّ فِي الْخُمُسِ عَليه حينئذ ولا ملامة.

وأما الثياب التي أُخذت من البَزِّ، فهي مما لم يُقسم للجيش، واستعمالها في السفر إخلاق لها، وعليِّ عَلَيْ الله أعلم منهم وأفقه بأحكام الغنائم؛ فهو الذي سبق إلى

الجهاد مع رسول الله على من أول غزوة غزاها، وقد علم منه حرمة الغنائم، وحرمة ما لم يُقسم منها، ولذا بادر إلى انتزاعها منهم؛ لأنهم لبسوا ما لم يقسم لهم، وما تتعلَّق به حقوق لغيرهم.

وكذا حمايته لإبل الصدقة أن تجهد في حمل أو ركوب؛ لأنها نصيب الفقراء والمساكين ومَن لهم حق فيها، فكان علي الله يرعى أموال وحقوق هؤلاء الذين لا يستطيعون حماية حقهم لبعدهم وضعفهم، وأن على الجيش ألا يريحوا إبلهم بإجهاد إبل الصدقة، ولذا قال الله إنما لكم منها سهم كما للمسلمين. أي: ليست لكم خاصة، ولكن للمسلمين المستحقين لها نصيبهم الذي لا يجوز التعدي عليه، فلا يجوز أن توزَّع بعد ذلك على مستحقيها وهي هَزْلى مجهودة.

ورضي الله عن أبي الحسن، فما انتزع الثياب ليقتنيها ولا ليتاجر بها، ولكن لأنها نصيب من هو أحق بها وأحوج إليها، ولا أراح إبل الصدقة لأن له بها حاجة أو نصيباً، فهو ممن تحرم عليهم الصدقة.

وعتب الصحابة الذين كانوا في الجيش على على على على يشبه عتب الأنصار على رسول الله على عندما

قسم غنائم حُنين، فأعطى المؤلّفة قلوبهم من الخُمُس المئات من الإبل، ولم يعط الأنصار، فوجدوا في أنفسهم، حتى جمعهم النبيُّ عَلَيْ وبيَّن أنه يتألَّف مَن لم يتمكَّن الإيمان من قلوبهم، ووكلهم إلى ما جعل الله في قلوبهم من خير، وأنه إذا قَسَّم على الناس الإبل فقد قسَّم لهم نفسه، فهو معهم إذا تفرقت بالناس الطريق، وهو الذي سينقلبون به إذا انقلب أولئك الإبل والغنم، ثم قال: «فَوَاللهِ مَا تَنْقَلِبُونَ بِهِ خَيْرٌ مِمَّا يَنْقَلِبُونَ بِهِ»،

مع أنه على أعطى المؤلَّفة قلوبهم ولم يعط قرابته وآل بيته، ولا أعطى السابقين من أصحابه، ولا استبقى شيئاً لنفسه!

رضي الله عن أبي الحسن، فهو الذي عبرت حياته على الكفاف من العيش، والاقتصاد في متع الحياة، فأشواقه كانت هناك في الملأ الأعلى، وكان أشبه الناس حياة بحياة النبي الته كبيوت النبي الته متقارب الجدر، متطامن السقف، قليل المتاع، لا خادم في بيته،

<sup>(</sup>۱) «صحیح البخاري» (۳۱٤۷، ۳۷۷۸، ۳۳۰۹)، و«صحیح مسلم» (۱۰۰۹).

فزوجته سيدة نساء العالمين، تطحن على الرَّحى حتى مَجِلتْ يدها<sup>(۱)</sup>، وتكنس بيتها حتى اتسخت ثيابها، وتخبز على التنور حتى أثَّر في وجهها، وتستقي الماء بالقربة حتى أثَّر في عاتقها!

وكان رسولُ الله علم بحالهم، ومع ذلك لم يؤثرهم بعطاء، ولم يختصهم بمال، ولكن آثرهم بأجر الآخرة الباقي على متاع الدنيا الزائل.

فهذه ابنة المصطفى وزوج على وسيدة نساء العالمين علي تذهب إلى أبيها رسول الله عليه في بيت عائشة ولي متى تسأله أن يُخْدِمَها خادماً من سَبْي قُدِم به عليه، يكفيها مؤونة العمل، فلم تجد النبي عليه، ولما بين فاطمة وعائشة والمحاشفة من المحبة والموادة والمكاشفة أخبرتها بسبب مجيئها، وأفضت إليها بحاجتها، ثم رجعت إلى بيتها.

فلما عاد النبيُ ﷺ إلى بيته عِشاءً بادرت عائشةُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ فأخبرته بمجيء فاطمة عَلَيْهُ وحاجتها.

<sup>(</sup>۱) مَجِلت اليد: إذا يبس باطنها وغلظ وظهر فيه ما يشبه البَثْر من العمل بالأشياء الصلبة الخشنة. ينظر: «النهاية» (۳۰۰/٤)، و«حاشية السندي على مسند أحمد» ((٤١٤/١).

فذهب النبي عِنه من فوره إلى فاطمة في بيت زوجها، فأتاهما وقد أخذا مضاجعهما من الليل، قال علي عَنه وأذا وعلينا خَمِيصة، إذا تغطّينا بها طولاً بدت جنوبنا، وإذا تغطّينا بها عرضاً بدت أرجلنا ورؤوسنا. فأردنا أن نقوم، تغطّينا بها عرضاً بدت أرجلنا ورؤوسنا. فأردنا أن نقوم، فقال: «مَكَانَكُمَا». فجلس بينهما النبي وهما مضطجعان، قال علي عَنه حتى وجدت برد قدمه على صدري، ثم قال: «ألا أَذُلُكُمَا عَلَى خَيْرٍ مِمّا سَأَلْتُمَانِي؟». قلنا: بلى. فقال: «إذا أَخُذْتُمَا مَلَى خَيْرٍ مِمّا سَأَلْتُمَانِي؟». وَثَلَاثِينَ، وَاحْمَدَا ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ، وَاحْمَدَا ثَلاثًا وَثَلاثِينَ، وَاحْمَدَا ثَلاثًا مِنْ خَادِم، وَاللهِ لَا أُعْطِيكُمَا وَأَدَعُ أَهْلَ وَلَكِنْ أَبِيعُهُمْ وَأُنْفِقُ عَلَيْهِمْ أَنْمَانَهُمْ» (۱)، لَا أَجِدُ مَا أَنْفِقُ عَلَيْهِمْ، وَلَكِنْ أَبِيعُهُمْ وَأُنْفِقُ عَلَيْهِمْ أَثْمَانَهُمْ» (۱)، لَا أَجِدُ مَا أَنْفِقُ عَلَيْهِمْ، وَلَكِنْ أَبِيعُهُمْ وَأُنْفِقُ عَلَيْهِمْ أَثْمَانَهُمْ» (۱)، لَا أَجِدُ مَا أَنْفِقُ عَلَيْهِمْ، وَلَكِنْ أَبِيعُهُمْ وَأُنْفِقُ عَلَيْهِمْ أَثْمَانَهُمْ» (۱)، لَا أَجِدُ مَا أَنْفِقُ عَلَيْهِمْ، وَلَكِنْ أَبِيعُهُمْ وَأُنْفِقُ عَلَيْهِمْ أَثْمَانَهُمْ» (۱).

بهذا التعليم النبوي تعلَّم عليٌّ وفاطمة عَلِيُّهِ.

وبهذه التربية النبوية تربّى عليٌّ وفاطمة عِيسُور.

ثم فتح الله على نبيّه ﷺ، فقسم الإبل بالمئات، ولكنه لم يقسم لعليّ الله ، ولم يؤثره ولم يخصه.

<sup>(</sup>۱) أي: خالية بطونهم من الجوع، لم يأكلوا. ينظر: «النهاية» (١٤٦/٣).

<sup>(</sup>۲) «صحیح البخاري» (۳۱۱۳، ۳۷۰۵، ۲۳۵۱)، و«صحیح مسلم» (۲۷۲، ۲۷۲۸)، و «سنن أبي داود» (۲۹۸۸، ۲۰۲۲، ۵۰۲۳) وغیرها.

وقسم المال حَثْواً حَثْواً بالثياب، ولكنه لم يَحْثُ لعلي عَلِينَا .

وأقطع بعض الصحابة أراضي ومعادن، ولكنه لم يقطع عليّاً عَلِيّاً عَلِيّاً موضع عصا فما فوقه.

وعاش عليٌ عَلِيْ مع رسول الله عِلَي كما كان يعيش رسولُ الله بساطةً وتواضعاً، وكفافاً وتقشُّفاً.

ثم عاش على بقية عمره بعد رسول الله على ذات الحال التي عاشها مع رسول الله، مع اتساع الدنيا وانفتاحها بعده على حين انفسحت الأرض بالفتوح، وأغْدَقت خيرات الدنيا على الناس، فصاروا يهدبونها(۱)، إلا عليًا على فقد بقي على الحال التي فارق عليها رسول الله علية.

ولما ولي الخلافة وصارت الأموال كلها بين يديه، لم يرزأ المسلمين شيئاً من دنياهم، ولا تخوَّض في أموالهم، وما نقل عنه في أمر المال هو التحرِّي لا التجرِّي.

<sup>(</sup>۱) أي: يجتنون ثمرتها. ينظر: «النهاية» (۲٥٠/٥).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «فتح الباري» (۳۰۹/۱۲).

وكان لا يجتمع في بيت المال بالكوفة مال إلا نادى في الناس فقسَمه بينهم، حتى إنه أعطى الناس في عام واحد ثلاث أُعطيات، ثم قدم عليه خراج أَصْبهان، فقام في الناس، فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: أيها الناس، اغدوا إلى العطاء الرابع فخذوه، فإني والله ما أنا لكم بخازن. فقسمه بينهم، ثم أمر ببيت المال فكُنس، ثم رُشَّ بالماء، فصلى فيه ركعتين، ثم قال: يا دنيا، غُرِّي غيري.

وكان أعرف الناس بالدنيا، وأزهدهم فيها، ولذا كان يقول للدنيا: «إليَّ تشوَّفت، إليَّ تَغَرَّرْتِ، غُرِّي غيرِي، قد طلَّقتك ثلاثاً؛ فعمرُك قصير، ومجلسُك حَقِير، وخَطرُك يسير (۱).

ولم يكن زهد الإمام علي علي جهلاً منه بطرق التنعم، ولا عجزاً عنه، ولكنه إيثار الآخرة على الدنيا، والنظر في حقوق الناس في المال، وتأخير حقه، ولذا قال حكما في «نهج البلاغة» \_: ولو شئت لاهتديت الطريق

<sup>(</sup>۱) ينظر: «مصنف ابن أبي شيبة» (۳۲۹۰۰)، و«فضائل الصحابة» لأحمد (۳۹۲۰)، و«تاريخ (۴۹۳۰)، و«المعجم الأوسط» للطبراني (۴۹۳۱)، و«تاريخ دمشق» (٤٠١/٢٤)، (٤٧٧/٤٢ ـ ٤٧٨). وخطرك: أي قدرك ومنزلتك. ينظر: «النهاية» (۲۲/٤).

إلى مصفَّى هذا العسل، ولُباب هذا القمح، ونسائج هذا القزِّ، ولكن هيهات أن يغلبَني هوايَ، ويقودَني جشعي إلى تخيُّر الأطعمة؛ ولعلَّ بالحجاز أو باليمامة مَن لا طَمَعَ له في القُرْص، ولا عَهْدَ له بالشِّبع(۱).

يالله انظر إلى قوله: ولعل بالحجاز أو باليمامة مَن لا طَمَعَ له في القُرْص، ولا عَهْدَ له بالشّبع، وقارنه بقول النبي على له ولفاطمة وله لما سألته خادماً: «وَاللهِ لَا أُعْطِيكُمَا وَأَدَعُ أَهْلَ الصُّفَّةِ تَطْوَى بُطُونُهُمْ مِنَ الْجُوعِ» (١). لترى كيف فَقِهَ عليٌ عَلَيْ عن رسول الله عليه وسار على أثرِه، واقتفى طريقته.

ولذا عبرت سنوات خلافته وهو يقسم الأموال، حتى ما يُبقي في بيت المال منها شيئاً، لكنه ما بنى لنفسه قصراً، ولا اتَّخذ ضِياعاً، ولا تأثّل مالاً.

ولم يكن له إلا عطاؤه القليل المخصّص لأمير المؤمنين في بيت المال، فلما استشهد أعلن سيّد المسلمين وأمير المؤمنين الحسن بن علي رفي كشف

<sup>(</sup>۱) ينظر: «نهج البلاغة» (۳۲۹/۱۲).

<sup>(</sup>٢) تقدم.

حساب بشروة أبيه علي الله فقال: ما ترك ديناراً ولا درهماً، إلا سبعمئة درهم، أخذها من عطائه، أرصدها ليشتري بها خادماً لأهله().

يا لله، أخذها من عطائه، أي: من مُرتَّبه من بيت المال، فلم يكن هذا المبلغ ليجتمع عنده ولا يتوفر له.

بل إن سنوات الخلافة التي أفضت إليه في آخر عمره ما كان فيها شيء من سطوة السلطة وزَهْوها، أو نعيم ثرائها وبَذَخِها، لكنها كانت سنوات كَبَد وجَهْدٍ وكَدَر، حتى لتظن أنها من أشق سنوات عمره عَلَيْنُ، قطعها وهو يكابد جمع الفرقة، ودفع الفتنة، ولَمَّ الشَّعَث، ويسوس جيلاً لم يدرك ما أدركه مع رسول الله عَلَيْه، فكابد الفتن والأهواء.

وكما نال عليٌ شرف صحبة رسول الله وقرابته وصهره، والجهاد في سبيل الله معه، ثم نصرة الدين مع الخلفاء من بعده، فقد أجرى الله على يده أيام خلافته قمعَ

<sup>(</sup>۱) ينظر: «طبقات ابن سعد» (۳۷/۳)، و«الزهد» لأبي داود (۱۰۵)، و«مسند البزار» (۱۳۵۹)، و«السنن الكبرى» للنسائي (۸۳۵٤)، و«مسند أبي يعلى» (۲۷۵۸)، و«صحيح ابن حبان» (۲۹۳۱)، و«المعجم الكبير» للطبراني (۲۷۲۱، ۲۷۲۲)، و«تاريخ دمشق» (۲۸۰/۵۰، ۵۸۱) وغيرها.

بدعة الخوارج، وهم أخطر نابتة سوء خرجت من بين المسلمين على المسلمين، وتحقق على يده وعيد النبي على المسلمين، وتحقق على يده وعيد النبي على بقتالهم وقتلهم حيث قال: «لَئِنْ أَذْرَكْتُهُمْ لَأَقْتُلَنَّهُمْ قَتْلَ عَادٍ» (() فأبطل دعواهم بالمناظرة، وأزهق باطلهم بالمقاتلة، ونال أجر قول النبي على الفقاتلة، ونال أجر قول النبي فقاتلهم أمير المؤمنين في النهروان، ورأى فيهم العلامة التي أخبره النبي بها.

فعَنْ سُويْدِ بْنِ غَفَلَةَ، قَالَ: قَالَ عَلِيٌّ صَلَيْهِ: إِذَا حَدَّثُتُكُمْ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ، فَلَأَنْ أَخِرَّ مِنَ السَّمَاءِ أَحَبُ إِلَيَّ مِنْ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ، وَإِذَا حَدَّثُتُكُمْ فِيمَا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ، فَإِنَّ أَنْ أَكْذِبَ عَلَيْهِ، وَإِذَا حَدَّثُتُكُمْ فِيمَا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ، فَإِنَّ اللهِ عَلَيْهِ، يَقُولُ: «يَأْتِي فِي الحَرْبَ خَدْعَةٌ، سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ، يَقُولُ: «يَأْتِي فِي الحَرْبَ خَدْعَةٌ، سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ، يَقُولُ: «يَأْتِي فِي آخِرِ الزَّمَانِ قَوْمٌ، حُدَثَاءُ الأَسْنَانِ، سُفَهَاءُ الأَحْلَم، يَقُولُونَ مِنَ الإِسْلَامِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهُمُ مِنْ خَيْرِ قَوْلِ البَرِيَّةِ، يَمْرُقُونَ مِنَ الإِسْلَامِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهُمُ مِنْ الرَّمِيَّةِ، لَا يُجَاوِزُ إِيمَانُهُمْ حَنَاجِرَهُمْ، فَأَيْنَمَا لَقِيتُمُوهُمْ فَا الرَّمِيَةِ، لَا يُجَاوِزُ إِيمَانُهُمْ حَنَاجِرَهُمْ، فَأَيْنَمَا لَقِيتُمُوهُمْ فَا الرَّمِيَّةِ، لَا يُجَاوِزُ إِيمَانُهُمْ حَنَاجِرَهُمْ، فَأَيْنَمَا لَقِيتُمُوهُمْ فَا التَّهُمْ يَوْمَ القِيَامَةِ» (٣).

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري» (۳۳٤٤).

<sup>(</sup>۲) «صحيح البخاري» (۳۲۱۱).

<sup>(</sup>٣) «مسند أحمد» (٩١٢)، و«صحيح البخاري» (٣٦١١).

وعَنْ حَبِيبِ بْنِ أَبِي قَالِتِ، قَالَ: قُلْتُ لِشَقِيقِ بْنِ سَلَمَةَ: حَدَّثَنِي عَنْ ذِي الثُّدَيَّةِ، قَالَ: لَمَّا قَاتَلْنَاهُمْ قَالَ عَلِيٌّ عَلَيْهِ الثُّدَةِ، قَالَ: لَمَّا قَاتَلْنَاهُمْ قَالَ عَلِيٌّ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُوا رَجُلًا عَلَامَتُهُ كَذَا وَكَلْنَاهُ فَطَلَبْنَاهُ فَلَمْ نَجِدْهُ، فَقُلْنَا لَهُ لَلَهُ لَحَمْ نَجِدُهُ، فَقَالَ: اطْلُبُوهُ فَواللهِ مَا كَذَبْتُ وَلَا كُذِبْتُ، قَالَ: فَطَلَبْنَاهُ فَلَمْ نَجِدْهُ، فَبَكَى، فَقَالَ: اطْلُبُوا فَوَاللهِ مَا كَذَبْتُ وَلَا كُذِبْتُ، فَطَلَبْنَاهُ فَلَمْ نَجِدْهُ، فَبَكَى، فَقَالَ: اطْلُبُوا فَوَاللهِ مَا كَذَبْتُ وَلَا كُذِبْتُ، فَطَلَبْنَاهُ فَلَمْ نَجِدُهُ، فَبَكَى، فَقَالَ: اطْلُبُوا فَوَاللهِ مَا كَذَبْتُ وَلَا كُذِبْتُ، فَطَلَبْنَاهُ فَلَمْ نَجِدُهُ، قَالَ: وَلَا كُذِبْتُ وَلَا كُذِبْتُ وَلَا كُذِبْتُ وَلَا كُذِبْتُ وَلَا كُذِبْتُ وَلَا لَا اللّهُ مَا كَذَبْتُ وَلَا كُذِبْتُ وَلَا كُذِبْتُ وَلَا لَا اللهِ مَا كَذَبْتُ وَلَا لَا اللهِ مَا كَذَبْتُ وَلَا لَهُ وَجَدْنَاهُ تَحْتَ بُرْدِي فَلَمَّا فَوَاللهِ مَا كَذَبْتُ اللّهُ عَلَا الشَّهْبَاءُ فَطَلَبْنَاهُ، فَوَجَدْنَاهُ تَحْتَ بُرْدِي فَلَمَّا وَلَا اللهُ مَا كَذَبْتُ اللّهُ مَا عَمْدَاهُ وَلَا اللّهُ مَا كَذَبْتُ اللّهُ مَا عَلَا اللّهُ مُا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

فكانت خلافته جهاداً آخر لحياطة الأمة واستصلاحها، ولَمِّ ما تفرق منها، حتى خضب سيفُ الفتنة وجهَه الكريم بالدم وهو يمشي إلى صلاة الفجر.

إن عليّاً عَلِيّاً غُرَّة المؤمنين الذين صدقوا ما عاهدوا الله عليه، حتى قَضَوْا نحبهم، وما بدَّلوا تبديلاً.

فهو تربية النبي على على عينه، ودَرَج في بيته، وتفتح وعيه واشتد عوده في البيت الذي أذهب الله عنه الرجس وطهره تطهيراً، حيث يتنزل جبرائيل، ويتتابع الوحي، وتتلى آيات الله والحكمة.

<sup>(</sup>۱) «مسند البزار» (۲۶).

وهو حِبُّ النبي الذي أحبه، ورضاه الذي رضيه، وما أحب الله الله وما رضي إلا مرضياً.

وكل قَدْحٍ في علي وحاشاه، هو قدْحٌ في النبي الذي رباه، وأحبه، وارتضاه.

إن عليّاً عَلَيّاً عَلَيْهِ من الذين جاهدوا وبذلوا، ثم أَفْضَوْا إلى ربهم خِفافاً، لم يتعجَّلوا شيئاً من أجورهم؛ ليستوفوها في الآخرة عطاءً كريماً من مولى كريم.

إننا إذا أحببنا عليّاً عَلِيّاً عَلَيّاً عَلَيّاً عَلَيّاً عَلَيّاً عَلَيّاً عَلَيّاً عَلَيّاً عَلَيّاً عَلَيّ ملكوته الأعلى، وإذا أحببنا عليّاً عَلِيّاً عَلَيّاً عَلَيْهِ، فإنا نحب مَن كان رسولُ الله عِيْهِ يحبه ويستعلن بحبه.

وإذا أحببنا عليّاً عَلِيّاً عَلِيّاً أحببنا مَن كان مِن رسول الله وكان رسولُ الله منه؛ إذ قال له المصطفى عِيْهِ: «أَنْتَ مِنِّي، وَأَنّا مِنْكَ» (١).

وإذا أحببنا عليّاً عَلِيّاً عَلِيّاً عَلِيّاً عَلَيْهِ وتولَّيناه، فإنا نحقِّق بذلك ولاية رسول الله عِيّاتِه الذي قال: «مَنْ كُنْتُ مَوْلَاهُ فَعَلِيٌّ مَوْلَاهُ» (٢).

<sup>(</sup>۱) تقدم.

<sup>(</sup>۲) سیأتی.

وإذا أحببنا عليّاً عَلِيّاً عَلِيّاً عَلِيّاً عَلِيّاً عَلِيّاً عَلِيّاً عَلِيهً إلا إيماننا، فهو الذي عهد إليه النبيُّ عَلَيْهِ أنه لا يحبُّه إلا مؤمنٌ، ولا يبغضه إلا منافقٌ (١).

وإذا أحببنا عليّاً عليّاً على ، فقد أحببنا مَن شهد له الرسولُ على وهو يمشي على الأرض أنه من أهل الجنة، فقال: «وَعَلِيٌ فِي الْجَنَّةِ» (٢). فعسانا نُصِيبُ بحبِّنا له مرافقته في الجنة، فإن «الْمَرْءَ مَعَ مَنْ أَحَبَّ» (٣).



<sup>(</sup>۱) تقدم.

<sup>(</sup>۲) «مسند أحمد» (۱۲۲۹، ۱۲۳۱)، و «سنن أبي داود» (۲۲۶۹)، و «جامع الترمذي» (۳۷٤۸)، و «سنن ابن ماجه» (۱۳۳) وغيرها.

<sup>(</sup>٣) «صحيح البخاري» (٦١٦٨ ـ ٦١٦٨)، و«صحيح مسلم» (٢٦٤٠) وغيرها.

## غَدِير خُمٍّ، الزمان والمكان



أما الزمان: فيوم الأحد، الثامن عشر من شهر ذي الحِجَّة، سنة عشر من الهجرة، الموافق (١٦ مارس آذار، الحِجَّة، سنة عشر من الهجرة، الموافق (١٦ مارس آذار، سنة ٢٣٢م)، وقد فرغ النبيُّ عَلَى من حجة الوداع، وودَّع الناس، وقال: «لَعَلِّي لَا أَلْقَاكُمْ بَعْدَ عَامِي هَذَا» (١). فتفرَّق الناس، وقال: «لَعَلِّي لَا أَلْقَاكُمْ بَعْدَ عَامِي هَذَا» (١). فتفرَّق الناس، كلِّ ذهب في وجهه، كما قال ابن عباس عَلَى: كان الناس ينفرون من منى إلى وجوههم (٢). أي: إلى ديارهم ومنازل قبائلهم، وبقي مع النبي عَلَى أهلُ المدينة ومَن كانت منازلهم في طريقه ووجهته.

<sup>(</sup>۱) «مسند أحمد» (۱٤٥٥٣)، و«صحيح مسلم» (۱۲۹۷)، و«سنن أبي داود» (۱۲۹۷)، و«جامع الترمذي» (۸۸۲)، و«سنن ابن ماجه» (۳۰۲۳) وغيرها.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «مسـند أحمد» (۱۹۳۱)، و«صحيح البخاري» (۱۷۰۵) ـ مختصرًا ـ و«صحيح مسـلم» (۱۳۲۷، ۱۳۲۸)، و«شـرح معاني الآثـار» (۲۳۳/۲)، و«سـنن و«صحيح ابن حبان» (۳۸۹۷)، و«سـنن الدارقطني» (۷۳/۳)، و«المستدرك» (۲۷۲/۱).

وسار رسولُ الله على من مكة صبيحة يوم الأربعاء الرابع عشر من شهر ذي الحجة، ووصل غَدِير خُمِّ يوم الأحد.

وأما المكان: فغَدِير خُمِّ، موضع بين مكة والمدينة، يبعد عن مكة (١٥٦ كم) شمالاً، وعن المدينة (١٩٦ كم) جنوباً، ويبعد عن ميقات الجُحْفة (٦,٥ كم) شرقاً، ويبعد عن رابغ (١٨ كم) شرقاً(۱)، ويُسمَّى مكانه اليوم: الغُرَبَة (٢).

والوصول إليه للمسافر بين مكة والمدينة يعني قطع نصف المسافة تقريباً، وليس الغَدير على طريق القوافل إلى المدينة، ولكنه شرق الطريق غير بعيد عنه يميل إليه المسافرون؛ لوجود الماء الذي يجتمع في الغَدير، وأرضه سهلة منبسطة، وفيه شجر ملتف في غَيْضة تسمَّى: خُمّاً، سُمِّي الغَدير باسمها، فقيل: «غَدير خُمِّ». ولذا فهو من أماكن نزول المسافرين للتزود بالماء ووجود الظل وانبساط الأرض.

<sup>(</sup>١) الأبعاد بالمسافة الهوائية بخط مستقيم، وليس بمسافة طرق السير.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «معجم البلدان» (۱۱/۲، ۳۸۹)، و«معجم معالم الحجاز» (ص ١٢٤٣).

ولعل ذلك من أسباب اختياره ولا لخطبته؛ وذلك لانبساط أرضه وسهولتها، فيسهل اجتماع الناس فيه، وجلوسهم حول النبي وهو بهذا يشبه وادي عُرَنة الذي خطب فيه النبي والله والله والله والله والله والله والله فيه النبي والله والله والله والله والله فيه النبي الله والله والله والله فيه النبي الله والله والله فيه النبي الله والله والله فيه النبي الله والله والله فيه الأرض (٢).

وعندما زُرْتُ الغَدِير في عام (١٤٣٧هـ) لقيتُ بعض المعمَّرين من كبار السن ممن وُلدوا ونشؤوا حول الغَدِير في وادي الجُحْفة، ورويتُ عنهم ما أدركوه من حالة الغَدِير قبل أن تتبدَّل حاله، وتذهب رسومه ومعالمه.

فعلمتُ منهم أن الوادي كانت به قديماً عيونٌ جارية، وأشجارٌ ملتفة، وغَيْضاتٌ ومزارع ونخيل.

وأن الغَدير كان على شفير الوادي، ولم يكن واسعاً مستبحراً، وإنما كان متقارب الأطراف، فطوله بضعة أمتار،

<sup>(</sup>۱) ینظر: «مسند أحمد» (۲۲۹۱، ۲۰۲۹۰، ۲۲۲۲۰ (۲۳۶۹)، و«صحیح البخاري» (۴۶۰۳)، و«صحیح مسلم» (۱۲۱۸)، و«سنن أبي داود» (۱۹۰۵)، و«جامع الترمذي» (۱۱۹۳)، و«سنن ابن ماجه» (۱۸۵۱، ۲۰۰۷، و«صحیح ابن خزیمة» (۲۸۰۸ ـ ۲۸۰۸)، و«صحیح ابن حبان» (۱۶۵۷).

<sup>(</sup>۲) أفيح: أي واسع. ودمث: أي أرضه سهلة رخوة. ينظر: «النهاية» (٤٨٤/٣)، (١٣٢/٢).

وعرضه كذلك، يجري إليه الماء من عين تنبع من صدع صخري فوقه فتصب فيه، وأن ماءه ساكن على قدر معين، فلا يغيض ولا يفيض، رغم استمرار تدفق الماء إليه من النبع، أما إذا نزل المطر وسال الوادي فإن الغدير يفيض، وتتسع مساحته، حتى تصل إلى عشرات الأمتار طولاً وعرضاً، ثم نضب ماء النبع وجف الغدير بعد ذلك.

وفي عام (١٤٠٦هـ) جرى الوادي بسيلٍ كبير جارف دفن الغَدِير، وبقي المكان كما كان، يدل أثره على سابق حاله، وتحكى بقيته ما كان من خبره.

أما الآن فقد رُكمَ فوقه ردمٌ ترابي، وشيد عليه جسر خَرَساني، تمر من فوقه سكة القطار.

فلم يبق للأثر أثرٌ، ولا من المكان مكانٌ؛ إلا شطية مطمورةٌ على حافة الوادي في زاوية الجسر، تبرَّع أحد العابرين فكتب عندها: «غَدِير خُمَّمٌ»، وكان أولى به أن يكتب: كان هنا «غَدِير خُمِّم».



#### ذاكرة المكان



ماذا ستذكر ذاكرة المكان لو تذكَّرت؟ وماذا ستحدِّث الأرض من أخبارها لو تحدَّثت؟ هـذا ما كان يجيش في نفسي وأنا أُطوِّف في رباع غَدير خُمِّ، وكأن الحياة تسري في أحجار الجبل، وأغصان الشجر، وبطحاء الوادي، وكأن وقع الأقدام لا زال يدف حولي، ورَجْع صدى الكلمات يُدوِّي في أذني.

لقد زُرْتُ مكان الغَدِير قريباً من منتصف النهار، وهو الوقت الدي كانت فيه خطبة النبي عنده، ووقفتُ قرب الغَدِير وتجوَّلت حوله، فاخترق الخيال حجب الزمن، فكنتُ أسيرُ وأنا أقول: لعلَّ قدماً يقعُ على قدم، كما كان ابن عمر في يقول: لعل خفاً يقعُ على خف (۱).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «مصنف ابن أبي شيبة» (٣٤٦٤٨)، و«صحيح البخاري» (٤٨٣)، و«حلية الأولياء» (٣١٠/١)، و«فتح الباري» لابن رجب (٤٢٨/٣) وغيرها.

أهنا كان رسول الله؟ أهنا دفت أقدامه؟ أهنا تضوعت أنفاسه أهنا جلس وصلًى وخطب؟ أهذه الجبال من حولي سمعت ذاك النداء النبوي؟ وتجاوبت مع صلاته وتلاوته وذكره؟: ﴿يُحِبَالُ أَوِّبِي مَعَمُرُ ﴾.

تراءت لي أطياف الصحابة وأن أسيرُ حول الغَدِير وأتنا أسيرُ حول الغَدِير وأتلفَّت إلى شجرات السَّمُر حولي في الوادي وأتخيَّل الصحابة وهم منتشرون تحت ظلالها، ثم إذا هم يتواثبون مسرعين استجابة لنداء: «الصلاة جامعةً».

أتخيلهم وهم يستمعون لخطبة النبي بي بعيون شاخصة إليه، وآذان مصغية له، ونظرات الحب والتعظيم تشع من عيونهم، والغبطة والفرح بصحبة رسول الله تطفح على وجوههم، وكلمات رسول الله على قبل الآذان المصغية.

جبال المكان وأحجاره وترابه تكاد تنطق لتروي الخبر وتقُص القَصَص.

عشت الحَدَث في المكان، فكان للمكان مكانته، وللمشهد عظمتُه، وللموقف رهبته.

ربَّاه، كل شيء هنا، يقول: كان رسول الله هنا.



#### خطبة الغدير



سبق هذه الخطبة تهيئة وتحفيز للناس؛ بدءاً من اختيار المكان المناسب لها، وهو سهل الغلير، واختيار اليوم الثامن عشر من ذي الحجة؛ فإن الناس قد فرغوا من حجهم، وانتهت مهمتهم التي قصدوها وشُغلوا بها، وخرجوا من مكة ولم يدخلوا المدينة بعد فينشغلوا بأمور دنياهم التي تنتظرهم، في حال صفاء ذهني وتَهَيُّؤ لاستقبال القول وضبطه، وكذا اختيار الوقت، وهو بعد صلاة الظهر، وهو وقت يقظة وانتباه بعد راحة وإجمام، وهو بهذا يشبه وقت خطبة الجمعة، وكانت أغلب خطب النبي المهمة في المدينة في هذا الوقت بعد صلاة الظهر النبي المهمة في المدينة في هذا الوقت بعد صلاة الظهر النبي المهمة في المدينة في هذا الوقت بعد صلاة الظهر النبي ونادى لها في الناس: «الصّلاة الوقت بعد صلاة الفزع وحدوث أمر يُجمع الناس له.

<sup>(</sup>۲) بنصب «الصلاة» على الإغراء، و«جامعة» على الحال. ينظر: «فتح الباري» (۵۳۲/۲)، و«شرح صحيح مسلم» للنووي (۸۰/۱۸).

وهُيِّئ لرسول الله على مكان خطبته، فكنس له مكان بين شـجرتي سَمُر، ورُفع منه ما يتساقط عادة من شوك الشجر وأعواده، وأُلقي عليها كساء يُظلِّه؛ لشدة الحر ذلك اليوم، وجُمع له الناس، فرجع إليه مَن كان متقدِّماً، ولحق به مَن كان متأخِّراً.

فجاءهم على وعلى معه إخالُه ممسكاً بيده، فصلَّى بهم الظهر وعليِّ خلفه، ثم قام فيهم خطيباً وعليِّ وعليِّ وعلي وجاهه، فحمدَ الله، وأثنى عليه، ثم وعظ وذكَّر، فقال: «أَيُّهَا النَّاسُ، هَلْ بَلَغْتُ؟». قالوا: نعم. قال: «اللَّهُمَّ اشْهَدُ، اللَّهُمَّ اشْهَدُ، اللَّهُمَّ اشْهَدُ».

ثم قال: «أَمَّا بَعْدُ، أَيُّهَا النَّاسُ، فَإِنَّمَا أَنَا بَشَرُ يُوشِكُ أَنْ يَأْتِينِي رَسُولُ رَبِّي وَ فَلُ فَأَجِيبَهُ، وَإِنِّي تَارِكُ فِيكُمُ ثَقَلَيْنِ: أَوَّلُهُمَا: كِتَابُ اللهِ وَ فَيهِ الْهُدَى وَالنُّورُ، مَنِ اسْتَمْسَكَ بِهِ وَأَخَذَ بِهِ كَانَ عَلَى اللهُ وَي فَيهِ الْهُدَى، وَمَنْ تَرَكَهُ وَأَخْطَأَهُ كَانَ عَلَى الضَّلَالَةِ، فَخُذُوا عَلَى اللهُ دَى، وَمَنْ تَرَكَهُ وَأَخْطَأَهُ كَانَ عَلَى كتاب الله ورغَّب فيه، بِكِتَابِ اللهِ وَاسْتَمْسِكُوا بِهِ». فحثَّ على كتاب الله ورغَّب فيه، بِكِتَابِ اللهِ وَاسْتَمْسِكُوا بِهِ». فحثَ على كتاب الله ورغَّب فيه، ثَم قال: «وَأَهْلُ بَيْتِي، أَذْكُرُكُمُ اللهَ فِي أَهْلِ بَيْتِي» أَذْكَرُكُمُ اللهَ فِي أَهْلِ بَيْتِي».

ثم أخذ بيد علي علي السلام وكان أقربهم إليه، فأقامه، فقال: «ألَسْتُمْ تَعْلَمُونَ أَنِّي أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ

أَنْفُسِهِمْ؟». قالوا: بلى. قال: «أَلَسْتُمْ تَعْلَمُونَ أَنِّي أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ؟». قالوا: بلى. قال: «أَلَسْتُمْ تَعْلَمُونَ أَنِّي أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ؟». قالوا: بلى. قالوا: بلى. قال: «أَلَسْتُمْ تَعْلَمُونَ أَنِّي أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ؟». قالوا: بلى، قالوا: بلى، نحن نشهد، لأنت أولى بـكل مؤمن من قالوا: بلى، نحن نشهد، لأنت أولى بـكل مؤمن من نفسه. قال: «فَإِنِّي مَنْ كُنْتُ مَوْلَاهُ فَعَلِيُّ مَوْلَاهُ، اللَّهُمَّ وَالِ مَنْ عَادَاهُ» (۱).

ربًاه! كيف كان شعور عليّ ومشاعره وهذه الألوف حول رسول الله عليه وأكنه هو أقربهم إليه وأدناهم منه؟!

ما شعور عليِّ ويده في يد رسول الله ﷺ يرفعها أمام كل هذه الزحوف الألوف؟!

<sup>(</sup>۱) «مصنف ابن أبي شيبة» (۲۱۱۸»)، و«مسند أحمد» (۱۸٤٧٩)، ۱۹۲۵، ۱۹۲۹، ۱۹۲۵، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹)، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹)، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹)، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹)، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹)، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹)، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹، ۱۹۲۹

# ما شعورُ عليِّ ومشاعرُه وأذناه تتروَّى من قول الرسول عِلَيِّ مَوْلَاهُ»؟!

أتخيلُ عليّاً عليه وأحاول أن أتذوق مشاعره تلك، فكأنما يعرج به إلى الملأ الأعلى، كأنما يد رسول الله وتعلق ترفع يده فترفعه إلى علياء السماء، ينظر من تحته إلى الدنيا كلها، فيراها دون هذا المقام وتحت هذه الرفعة التي سما به إليها نداء رسول الله ويه ذلك.

أيُّ طاقة نفسية لدى سيّدنا عليِّ عَلَيْ احتملت هذه المشاعر ثم تمالكت وتماسكت فلم تنفرط عاطفته، ولم تطفر دموع الفرح من عينيه ؟! فهذا نداء نبيّه الذي آمن به، وحبيبه الذي أحبّه وبادله الحب، هذه كلمة رسول الله الذي لا ينطق عن الهوى، إن هو إلا وحي يوحى، فما قال إلا حقّاً وما نطق إلا صدقاً.

أيُّ أُفق ارتقى إليه في تلك اللحظة؟! وأيُّ سرور ملأ جوانحه بتلك الكلمة؟! إنه الشرف الذي يتطامن أمامه كل شرف، والفخار الذي يتدلَّى دونه كل فخار.

كلما تذكرتُ هذه اللحظة في حياة عليِّ عَلَيْ وحاولتُ تذوق شعوره وتخيل مشاعره، رأيتُ أن العبارة لا تكفي

للتعبير، وأن البيان يتعثر حين يحاول التصوير، فاحتشاد المشاعر في النفس أكبر وأكثر من أن تحتويها عبارة أو يصفها كلام، فقط تخيلها وحاول أن تعيش أثرها في نفسك لتقول:

عليك سلام الله يا أبا الحسن، فقد كان فضل الله عليك عظيماً، وحق لك أن تفرح بذلك وتسر، ﴿ قُلْ بِفَضَٰلِ ٱللهِ وَبِرَحُمَتِهِ فَبِذَٰلِكَ فَلَيْفُرُحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِّمَّا يَجْمَعُونَ ﴾.

عليك سلام الله يا أبا الحسن، ولِيَهْنِكَ فضلُ الله عليك وكرامتُه لك، وقربُك وقرباك من رسول الله عليه، ف ﴿ اللهُ أَعَلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ عَا عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ

ثم يا ترى كيف كانت مشاعر صحابة رسول الله وهم وهم يسمعون هتاف الرسول بلوعة الوداع: «إِنَّمَا أَنَا بَشَرُّ وَهم يُوشِكُ أَنْ يَأْتِينِي رَسُولُ رَبِّي فَأُجِيبَهُ» فتشخص العيون يُوشِكُ أَنْ يَأْتِينِي رَسُولُ رَبِّي فَأُجِيبَهُ» فتشخص العيون الوامقة بحب، وترجف القلوب المحبة بلهف؟! إنها وصية مودِّع وعهد وداع، فكيف سيتلقَّى المحبون وصاة محبوبهم في آخر عهدهم به؟

كيف كانت مشاعر الصحابة وهم يرون عليًا عليًا عليًا عليًا عليه من رسول الله عليه بهذه المكانة والاحتفاء،

فيسمعون المناشدة له، والتأكيد لحقه، فيَسْتَلُّ ذلك ما كان في بعض النفوس من مَوجِدة، لَيجِلَّ محل العتب حفاوة، ومحل المَوجِدة حب، ومحل الحب مزيد من الحب؟

إن هذا الاحتفاء بعليّ عَلَيْ يأتي والجزيرة كلها إسلامٌ، وأهلها كلهم مسلمون، وها قد وافي الحج مع رسول الله عليه أكثر من مئة ألف، لا يتبعون إلا رسول الله ولا يدينون إلا بدينه.

إنه موقف وفاء من رسول الله وقد أدبر الى الإسلام يوم أسلم وقد تردّد أناس، وأقدم وقد أدبر آخرون، أسلم علي الله والرسالة في إشراقها الأول، فلا عصبة ولا أتباع، أسلم والشرك يحيط به، والأوثان تنتصب أمامه، وليس على الأرض مسلم إلا هو وثلاثة نفر، فكانت الشمس تشرق على الأرض وعلي الأرض وعلي الأبع الإسلام، ثم كان إسلامه إيمانا يزداد يقينا، فيها رُبُع الإسلام، ثم كان إسلامه إيمانا يزداد يقينا، وإقداما يزداد مَضَاء، وعطاؤه للدين ورسوله أعظم العطاء وأكرمه وأسخاه، إنه بذل النفس، والتعرض للهلكة، والوقوف على شفير الموت؛ نصرةً للدين، وحماية للرسول والرسالة، فهو صاحب المبارزة الأولى

في بـدر<sup>(۱)</sup>، والاقتحام الظافر في الخنـدق<sup>(۲)</sup>، والنفوذ الفاتح يوم خيبر<sup>(۳)</sup>.

فكان في هذا الموقف وفاء لتلك السابقة لعلي عَلَيْ الذي انطلق مع انطلاق الدعوة، وبادر إسلامه إشراق الرسالة، إنه حُسْن العهد من رسول الله عِلَيِّ عَلَيْ الله وهو القائل: «إِنَّ حُسْنَ الْعَهْدِ مِنَ الْإِيمَانِ» (٤).

لقد دخلت في الاسلام أفواجٌ وقبائلُ وأممٌ، ولكن هؤلاء أسلم من قبل، فكان هؤلاء أسلموا من بعد، وعليٌ عَلَيْ أسلم من قبل، فكان السابق لهم كلَّهم، وقد قال الله تعالى: ﴿لَا يَسْتَوِى مِنكُرُ مَنَ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْح وَقَائلُ أُولَيِّكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِّنَ ٱللَّذِينَ أَنفَقُوا مِن بَعْدُ وَقَائلُوا وَكُلًا وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلْحُسُنَىٰ ﴾، فكان يوم الغدير لعلي عَلَيْ يوم بِرِّ ووفاء.

# Cherry

<sup>(</sup>۱) تقدم.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «سيرة ابن هشام» (۲۲٤/۲ ـ ۲۲۵)، و «طبقات ابن سعد» (۲٤/۲)، و «تاريخ الطبري» (۷۶/۲)، و «المستدرك» (۳۲/۳)، و «سنن البيهقي» (٥٠٢/٦)، و «الكامل في التاريخ» (۲۷/۲)، و «البداية والنهاية» (۱۲/۱ ـ ۲۵)، و «أسمى المطالب في سيرة أمير المؤمنين علي ابن أبي طالب المسابق (سر١٣٠).

<sup>(</sup>۳) ینظر: «صحیح مسلم» (۱۸۰۷).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «المعجم الكبير» للطبراني (١٤/٢٣) (٣٣)، و«المستدرك» (١٥/١ ـ ١٦)، و«شعب الإيمان» (٩١٢، ٩١٣)، و«السلسلة الصحيحة» (٢١٦).

# مولى كلِّ مؤمـن

الولاية بين المؤمنين هي الآصرة القوية، والرابطة الوثيقة، فكل مُؤمن مولَى لكل المؤمنين: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمُ أَوْلِيآهُ بَعْضِ ﴾، وهي موالاة تضامن ونصرة، وموادة ومحبة.

ولكن النبيّ عَلَيّاً عَلَيّاً عَلَيّاً عَلَيّاً عَلَيّاً عَلَيّاً عَلَيْهِ بالذكر في الولاية، مع أنها عامة بين كل المؤمنين، ولهذا التخصيص دلالته العظيمة وحكمته البالغة:

فالتخصيص يدل على تأكيد هـذه الولاية وتوثيقها، ومعناه: مَن والاني ونصرني، فليوالِ عليّاً وينصرْه.

وهذه مزية عظيمة؛ فإن الولاية درجات، بعضها أعلى من بعض وأوثق، كما أن الصحبة درجات، ألا ترى أن القائل: أبو بكر صاحب رسول الله عليه، لا يريد بهذا القول معنى صحبة سائر أصحابه له؟ لأنهم جميعاً

صحابة، فأي فضيلة له إذن في هذا القول؟ وإنما يريد أنه أخص الناس به.

والولاية بين الرسول وأمته أوثق من الولاية التي بين المؤمنين بعضهم مع بعض، فجعل النبيُ والله مثل هذه الدرجة العالية الوثيقة من الولاية لعلي الله ولو لم يرد ذلك ما كان لعلي الله في هذا القول فضل، ولا كان في القول دليل على شيء، فإن المؤمنين بعامة بعضهم أولياء بعض، فصار في التخصيص مزية في مزيد توثيق الولاية وتأكيدها ورفع درجتها.

وفي تخصيص علي الله الولاية مع عمومها بين المؤمنين ـ تفضيل وتشريف له الله المؤمنين ـ تفضيل وتشريف له المؤسلى المؤمنين ما ألوسُطَى المؤسلك المؤسلك المؤسلك المؤسلك المؤسلك المؤسلك المؤسلك المؤسسكة المؤسسكة المؤسسكة على المؤسسكة المؤسسة على المؤسسة المؤسسة المؤسسة على المؤسسة المؤسسة المؤسسة المؤسسة والمؤسسة المؤسسة الم

وكما خص جبريل وميكائيل عَيْسَ في قوله تعالى: ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا يِللّهِ وَمَكَيْمِكُمْ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَجَبْرِيلَ وَمِيكَمْلَ ﴾، وهما من جملة الملائكة، وخُصًا بأسمائهما بالذكر؛ لما في التخصيص من التفضيل والتشريف لمقامهما، فكذلك في تخصيص علي عَلِي بالولاية تفضيل له وتشريف لمقامه، ورفع من شأن ولايته.

وإنما خصَّ عليّاً عَلِيّاً الحسن سيرته، وصفاء سريرته، ورسوخ قدمه، وسابقته في الإسلام والجهاد، وقربه وقرباه من رسول الله عِينية، فله في ذلك شرف الدنيا والآخرة.

وفي تخصيص عليّ بالولاية تزكية نبوية ممن لا ينطق عن الهوى، تُثبتُ إيمان عليّ الله في الباطن، والشهادة النبوية له بأنه يستحق الولاية ظاهراً وباطناً؛ فإن كل مَن أظهر الإيمان وجبت موالاته، ووُكلت سريرته إلى الله، ولكن تخصيص النبي الله لعليّ الله باستحقاق الولاية إشهارٌ لإيمانه؛ ليعلم الناس أن ظاهر عليّ الله كباطنه، وأنه جدير بهذه الولاية حَقِيق بها، وفي ذلك فضيلة عظيمة لعليّ الله المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية عظيمة لعليّ الله المالية عظيمة لعليّ المالية المالية عظيمة لعليّ المالية المالية عظيمة لعليّ المالية عليه المالية عظيمة لعليّ المالية المالية المالية عظيمة لعليّ المالية المالية

ومثل ذلك قوله على فيه: «يُحِبُّ الله وَرَسُولُهُ، وَيُحِبُّهُ الله وَرَسُولُهُ، وَيُحِبُّهُ الله وَرَسُولُهُ» (۱). فإن كل مسلم يحب الله ورسوله، ولكن هذه تزكية لحبِّ عليِّ عَلَيْ لله ورسوله، وأنه بلغ فيه الغاية صدقاً وإخلاصاً وتحقيقاً، ودليل ذلك أنْ يحبَّه الله ورسوله.

وهذه الولاية لعليِّ عَلَيْ سارية عبر الزمن، ووصف ثابت له عَلِيٍّ في حياة النبي عِلَيِّ وبعد مماته، وفي حياة عليِّ عَلِيٍّ وبعد مماته.

<sup>(</sup>۱) تقدم.

فعلي على اليوم مولانا بكل فخر، ومولى آبائنا وأبنائنا، ومولى كلّ مؤمن ومؤمنة إلى قيام الساعة، لا يتخلّى عن ولايته إلا مخذول، ولا يبغضه إلا منافق، ولا ينكر فضله مؤمن، ولا يجهل سابقته وموضعه من رسول الله ويه ودين الله عالم، وقد خاب وخسر مَن لم يكنْ على مولاه (۱).

فعلَى سيِّدنا عليِّ سلامُ الله وبركاتُه، ورضوانُ الله ومرضاتُه، وعلى زوجته الزهراء سيدةِ نساء العالمين، وعلى ذريتهما ما تتابعت أجيالها، تحية من عند الله مباركة طيبة.

﴿ رَحْمَتُ ٱللَّهِ وَبُرِكُنْهُ، عَلَيْكُمْ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ ۚ إِنَّهُ، حَمِيدٌ مِّجِيدٌ ﴾.

اللهمَّ وعنا معهم بحبنا لهم فيك.



<sup>(</sup>۱) ينظر: «تأويل مختلف الحديث» (ص ٩٢ ـ ٩٣)، و«الهداية إلى بلوغ النهاية» (١٩٥/٤)، و«تفسير الماوردي» (١٦٣/١)، و«زاد المسير» (١٩١/١)، و«تفسير القرطبي» (١/٥١)، و«تفسير الخازن» (١٦٣/١)، و«فتح الباري» (٧٢/٧).

## أثر خطبة الغدير



ا ـ فهذا عمر رضي علياً وأمسيت وأمسيت وأمسيت مولَى كلِّ مؤمن ومؤمنة (٢).

<sup>(</sup>۱) ورد هذا المعنى عن الإمام أحمد، والنسائي، وإسماعيل ابن إسحاق القاضي. ينظر: «المستدرك» (۱۱۲/۳)، و«الاستيعاب» (۱۱۱۵/۳)، و«طبقات الحنابلة» (۱۲۰/۲)، و«الرياض النضرة في مناقب العشرة» (۱۸۸/۳)، و«الجوهرة في نسب النبي وأصحابه العشرة» (۲۵٤/۲)، و«فتح الباري» (۷٤/۷).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «مصنف ابن أبي شيبة» (٣٢١١٨)، و«مسند أحمد» (١٨٤٧٩)، و«فضائل الصحابة» لأحمد (١٠١٦، ١٠٤٢)، و«تاريخ دمشق» (٢٢١/٤٢، ٢٣٣)، و«البداية والنهاية» (١٤/١٧)، و«تفسير المنار» (٢٥٨٦).

٢ - وأثّر حديث النبي عَيْدً في وِجْدانهم حُبّاً لعليً عَلَيْلًا، حتى قال بُريدة هَيْد - وهو الذي كان يبغض عليًا قبلها -: فما كان من الناس أحدٌ بعد قول رسول الله أحبّ إليّ من عليً (٢).

٣ ـ وجاء رهطٌ من الأنصار فيهم أبو أيوب الأنصاري إلى علي علي بالرَّحبَة، فقالوا: السلام عليك يا مولانا. فقال: كيف أكونُ مولاكم، وأنتم قوم عُرْبُ؟ قالوا: سمعنا رسولَ الله عليه يوم غَدير خُمِّ يقول: «مَنْ كُنْتُ مَوْلَاهُ فَعَلِيٌ مَوْلَاهُ». فعَلِي مَوْلَاهُ الله عَلِي عَوْلَاهُ الله عَلِي عَوْلَاهُ الله عَلِي عَوْلَاهُ الله عَلِي عَوْلَاهُ الله عَلَي عَوْلَاهُ الله عَلَيْ عَوْلَاهُ الله عَلَي عَوْلَاهُ الله عَلَي عَوْلَاهُ الله عَلَيْتُ عَوْلَاهُ الله عَلَيْ عَوْلَاهُ الله عَلَي عَوْلَاهُ الله عَلَيْ عَوْلَاهُ الله الله عَلَيْ عَوْلَاهُ الله عَلَيْهِ عَوْلَاهُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلْ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَالَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تاريخ دمشق» (۲۳٥/٤۲)، و«الرياض النضرة في مناقب العشرة» (170/8)، و«فيض القدير» ((710/7)).

وفي إسناد الحديث ضعف؛ ولذا أورده الألباني في «السلسلة الضعيفة» (١٩٣/١٠) (٤٩٦١)، ولكن معناه يتسق مع ما يُروى عن عمر رها في شأن على اللهبت؛ فتقويته وقبوله أولى.

<sup>(</sup>۲) «مسند أحمد» (۲۲۹۲۷)، و «السنن الكبرى» للنسائي (۸٤۲۸).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «مسند أحمد» (٢٣٥٦٣)، و«فضائل الصحابة» لأحمد (٩٦٧)، و«المعجم الكبير» للطبراني (٤٠٥٢، ٤٠٥٣).

٤ ـ ورضي الله عن الصِّدِيق أبي بكر الـذي قال: والذي نفسي بيده، لقرابةُ رسول الله عِيهِ أحبُ إليَّ أن أصلَ من قرابتي (١).

وعندما ولي الخلافة قال \_ وهو على المنبر \_: يا أيها الناس، ارْقُبُوا محمداً على أهـل بيته (٢)، أي: احفظوه فيهم بتعظيمهم وإكرامهم وودادهم وحبِّهم (٣).

وهل مسلمٌ يسمع مناشدة نبيّه ﷺ: «أَذَكَّرُكُمُ اللهَ فِي أَهْلِ بَيْتِي». ثم لا يكون له حفاوة وموادة لأهل البيت النبوي؟

وهل مسلمٌ يسمع نداء نبيّه ﷺ: «مَنْ كُنْتُ مَوْلَاهُ فَعَلِيٌّ مَوْلَاهُ» ثم لا يكون له موالاة ونصرة لعليِّ عَلِيًّا ؟

قال الإمام إسماعيل بن إسماق القاضي: قد خاب وخسر مَن لم يكن عليُّ مولاه (٤).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «مسند أحمد» (۵۵)، و«صحيح البخاري» (۳۷۱۲، ٤٠٣٥، ٤٤٤٠)، و«صحيح مسلم» (۱۷۵۹).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «فضائل الصحابة» لأحمد (۹۷۱)، و«صحيح البخاري» (۳۷۱۳، ۳۷۵۱)، و«مسند أبي بكر الصديق» للمروزي (۲٤)، و«مجلس من أمالي أبي بكر النجَّاد» (۲).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «مطالع الأنوار» (١٨١/٣)، و«كشف المشكل» (٣٣/١)، و«فتح الباري» (٧٩/٧)، و«دليل الفالحين» (٢٠٢/٣).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «سير أعلام النبلاء» (٣٤١/١٣).

• حفيظ هذا الحديث من حضره من أصحاب رسول الله وضبطوه ورووه، فهذا زيد بن أرقم وخيد حينما كبر سألوه أن يحدِّثهم عن رسول الله وحين فاعتذر بأنه كبر ونسي كثيراً، فصار يخشى أن يحدِّث بما لم يضبطه، وقال لمن سأله الحديث عن رسول الله ونسيت يا ابن أخي، والله لقد كبرت سني، وقدم عهدي، ونسيت بعض الذي كنت أعي من رسول الله وقدم عهدي، فما حدَّثتكم فاقبلوا، وما لا فلا تكلفونيه.

ولكن هـذا التوقي وخوف النسـيان لم يشـمل هذه الواقعة، فقد انطلق زيد ويها، وكأنه يرى ما يروي، فذكر المكان وما فيه، ثم ذكر تفاصيل الحدث، ثم ذكر الخطبة، فاسـتوفى مقصدها، ولما قيل له: سـمعته من رسول الله عليه على قال: ما كان في الدَّوْحات ـ أي دَوْحات غَدِير خُمِّ ـ أحدٌ إِلَّا رآه بعينيه، وسمعه بأذنيه (۱).

إن هذا المشهد بقي راسخاً في ذاكرة زيد، حاضراً في وجدانه ووعيه، برغم كبر سنه، وقِدَم عهده، ونسيانه كثيراً

<sup>(</sup>۱) ينظر: «مسند أحمد» (۱۹۲۲، ۱۹۲۹)، و«صحيح مسلم» (۲٤٠۸)، و«السنن الكبرى» للنسائي (۸۰۹، ۸۰۹۰)، و«شرح مشكل الآثار» (۱۷۲۰)، و«المعجم الكبير» للطبراني (۱۷۹۵، ٤٩٧٠) وغيرها.

مما كان يحفظه، لكن هذا المشهد ليس مما يُنسى وإن قُدُم العهد؛ لما احتف به من التحفيز والتأكيد، ولما بقي له في النفوس من طيب الأثر وجميل الذكر.

آ ـ ورواه الصحابة علي الناس برَحَبة الكوفة في استشهدهم؛ فقد جمع علي الناس برَحَبة الكوفة في آخر حياته، ثم قال: أنشد بالله كل امرئ مسلم سمع رسول الله علي يقول يوم غدير خُم ما سمع إلا قام. فقام ثلاثون من الناس، فشهدوا حين قال رسول الله علي الناس: «أَتَعْلَمُونَ أَنِّي أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ؟». للناس: «أَتَعْلَمُونَ أَنِّي أُوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ؟». قال: «مَنْ كُنْتُ مَـوْلَاهُ فَهَذَا مَوْلَاهُ، اللَّهُمَّ وَالِ مَـن وَالاهُ وَعَـادِ مَـن عَـادَاهُ». كلهم يقول: إنه سمع النبي يقوله (۱).

وناشد عَلَيْ وهو على منبر الكوفة مَن عنده من أصحاب رسول الله عِلَيْقَ: مَن سمعه من النبي عِلَيْقَ؟ فقال: إنى مُنشدٌ الله رجلاً، ولا أنشد إلا أصحاب محمد عِليَّة،

<sup>(</sup>۱) ينظر: «مسـند أحمـد» (٦٤١، ٩٥٠، ٢٩١)، و«السـنن الكبرى» للنسائي (٨٤١٦، ٨٤٢٤، ٨٤٣٠)، و«مسند أبي يعلى» (٥٦٧)، و«صحيح ابن حبان» (٦٩٣١)، و«المعجم الكبير» للطبراني (٤٩٨٥)، و«المستدرك» (١٠٩/٣) وغيرها.

مَن سمع رسولَ الله عِلَه يقولُ يوم غَدير خُمِّ: «مَنْ كُنْتُ مَوْلَاهُ فَعَلِي خُمِّ: «مَنْ كُنْتُ مَوْلَاهُ فَعَلِي مَوْلَاهُ اللَّهُمَّ وَال مَنْ وَالَاهُ وَعَادِ مَنْ عَادَاهُ». فقام ستة من جانب المنبر وستة من الجانب الآخر، فشهدوا أنهم سمعوا رسولَ الله عِلَه يقول ذلك (۱).

ولذا عُدَّ حديث الولاية من المتواتر عن رسول الله عِنَ الذهبي فقد عدَّه من المتواتر غير واحد من العلماء، منهم: الذهبي في «سير أعلام النبلاء»، والسيوطي في «قطوف الأزهار

<sup>(</sup>۱) ينظر: «مصنف ابن أبي شيبة» (۳۲۰۹۱)، و«السينة» لابين أبي عاصم (۱۳۷۳)، و«السنن الكبرى» للنسائي (۸٤۱۹)، و«المعجم الأوسط» للطبراني (۲۲۵٤)، و«تاريخ دمشق» (۲۰۹/٤۲) وغيرها.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «السلسلة الصحيحة» (۱۷۵۰)، و«أنيس الساري» (۲۲۲/۰ ـ ۵۳۰۱).

المتناثرة في الأخبار المتواترة»، والكتَّاني في «نظم المتناثر»، والعجلوني في «كشف الخفاء»، والألباني في «السلسلة الصحيحة»، وغيرهم (۱).

وقال الحافظ ابن حجر: كثير الطرق جدّاً، وكثير من أسانيدها صحاح وحسان (٢).

وخصَّ بعض العلماء حديث الغَدير بالتأليف، فتتبَّعوا طرقه ورواياته في كتب مفردة، كالإمام ابن جرير الطَّبَري، وابن عُقدة، والذهبي، وغيرهم (٣).



<sup>(</sup>۱) ينظر: «سير أعلام النبلاء» (۳۳٥/۸)، و«قطوف الأزهار المتناثرة في الأخبار المتواترة» (ص ١٠٠)، و«التيسير بشرح الجامع الصغير» (٤٤٢/٢)، و«كشف الخفاء» (٣٢٩/٢)، و«نظم المتناثر» (٣٣٢)، و«السلسلة الصحيحة» (١٧٥٠)، وفيها رد الألباني على مَن ضعَفه.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «فتح الباري» (٧٤/٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «منهاج السنة النبوية» (٣١٩/٧ ـ ٣٢٠)، و«سير أعلام النبلاء» (٣) ١٦٩/١)، و«الرسالة المستطرفة» (ص ١١٢)، و«تذكرة الحفاظ» للذهبي (٦٦٤/٣)، و«البداية والنهاية» (٧٤/٧)، و«فتح الباري» (٧٤/٧).

## رواية أخرى لحديث الغَدِير



ولدى طائفة من الإخوة الشيعة الإمامية رواية أخرى لحديث الغَدِير، وسياقهم لها يختلف بين مروياتهم اختصاراً وطولاً، وإجمالاً وتفصيلاً، حتى بلغت خطبة الغَدِير في كتاب «الاحتجاج» لأبي منصور أحمد بن علي الطبرسي إحدى عشرة صفحة (۱).

ولكن هذه الروايات تتواطأ على النص بالوصية لعلي عَلَى بالإمامة، واستخلافه بعد رسول الله على وأن الله أوحى إلى نبيه على بذلك، وأمره بالبلاغ، فخاف النبيُ عَلَى نُفرة الناس وعدم قبولهم لذلك، فأنزل الله عليه: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِّغُ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ وَإِن لَمْ عَطِب عَلَىه فَخطب مَن النّاس ﴾، فخطب تَفْعَلُ فَمَا بَلَغَت رِسَالَتَهُ وَاللّه يُعْصِمُك مِن ٱلنّاسِ ﴾، فخطب

<sup>(</sup>۱) من صفحة (٥٥) إلى صفحة (٦٦) من الجيزء الأول من كتاب «الاحتجاج».

النبيُ ﷺ في غَدِير خُمِّ، وأخذ بيد عليِّ عَلِيَّ ، وقال: «إِنَّ عَلِيَّ بْنَ أَبِي طَالِب أَخِي وَوَصِيِّي وَخَلِيفَتِي وَالْإِمَامُ بَعْدِي... اسْمَعُوا لَهُ وَأَطِيعُوا... »(۱).

وأن الصحابة على الذين معه قد بايعوه كلهم على ذلك، بمَن فيهم أبو بكر وعمر وعثمان والمهاجرون والأنصار وغيرُهم، وأنه بهذه الوصية والعهد كمل الدين وأنزل الله: ﴿ ٱلْمَوْمَ ٱ كُمُلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَمَّمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ أَيْلِسَلَامَ دِينًا ﴾.

وأن الصحابة الذين حضروا بيعة الغَدير كانوا جمعاً غَفِيراً، حتى قيل: إنهم سبعون ألفاً، وقيل أكثر من ذلك، وفيهم المهاجرون والأنصار، وآل رسول الله وأزواجه، والقبائل المحيطة بالمدينة.

وأن مآل هذا العهد والوصاة أن نُكث العهد وأُخلفت الوصاة يوم وفاته على بعد أربعة وثمانين يوماً من البيعة، فاغتصب حقُّ عليِّ عَلِيٌ ، وأُخلف عهدُ النبي عِيه، ونُقض ميثاقُه، وتولَّى الخلافة قبل عليٍّ عَلِيه ثلاثةٌ من أصحاب النبي عِيه الذين بايعوا عليًا عَلِيه في الغَدِير حسب روايتهم

<sup>(</sup>۱) ينظر: «الغدير» للأميني (۲۱٥/۱).

هذه، وأن عليّاً عَلِيّاً الذي أُخِذت له البيعة قد بايعهم كلّهم، وصار وزيراً لهم.

وأُلِّفت كتب مفردة كثيرة جدّاً عن قصة الغَدِير على هذا السياق، منها: «الغَدِير في الكتاب والسنة والأدب» لعبد الحسين أحمد الأميني النجفي، المتوفى عام (١٣٩٠هـ)، في عشر مجلدات، ولعله أوسع كتاب في الغَدِير على هذا السياق.

والحق أن هذا ليس رأي الشيعة كافة، فكثير من متقدميهم لا يرون في حديث الغدير نصاً جلياً في الوصاة لأمير المؤمنين علي الله ومنهم الشريف المرتضى والذي يعتبره نصاً خفياً غير واضح الدلالة على الخلافة فيقول: إنا لا ندعي علم الضرورة في النص، لا لأنفسنا، ولا على مخالفينا ولا نعرف أحداً من أصحابنا صرح بادعاء ذلك (۱).

وكان يرد بذلك على القاضي عبد الجبار الهمداني المعتزلي الذي رد على الشيخ المفيد دعوى النص الجلي على خلافة أمير المؤمنين على على المؤمنين على على المؤمنين المؤمنين على المؤمنين ا

<sup>(</sup>۱) ينظر: «الشافي» للمرتضى (۱۲۸)، و«تطور الفكر السياسي الشيعي» لأحمد الكاتب (۵۷).

عند متقدمي الشيعة، ولا اعتمده أحد منهم وأن أول من جَسَر على هذه الدعوى في حُجَّته ابن الراوندي ومن جرى مجراه (۱۱)، وابن الرواندي هو أحمد بن يحي الراوندي المتوفى سنة (۲۹۰هـ)، وكان لا يستقر على مذهب ولا يثبت على رأي، فكان معتزلياً ثم رد على المعتزلة، واعتنق التشيع وكتب كتاب الإمامة، وذكر فيه أن النبي على خص في حديث الغدير علياً بالخلافة من بعده، ثم تحول بعدها إلى الزندقة والإلحاد (۱).

وممن نص من متقدمي الشيعة على أن حديث الغدير ليس نصاً جلياً في الإمامة المحقق الحلي<sup>(٣)</sup>، والطبرسي<sup>(٤)</sup>، والطوسي<sup>(٥)</sup>، وغيرهم.



<sup>(</sup>۱) ينظر: «المغني» للقاضي عبد الجبار (۲۰/ ۱۲۵).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «سير أعلام النبلاء» (٥٩/١٤)، و«لسان الميزان» (٣٢٣/١).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «المسلك في أصول الدين» للحلى (٢٠٩).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «إعلام الورى بأعلام الهدى» للطبرسي ( $^{(778)}$ ).

<sup>(</sup>٥) ينظر: «تلخيص الشافي» للطوسي (٥٦/٢).

## تأملات في رواية الوصية



وإذا نظرنا إلى الرواية التي تصوِّر ما جرى في «غَدِير خُمِّ» على أنه عهد وصاة بالإمامة لعلي الله والخلافة بعد رسول الله وعلى أنه ميثاق على الأمة بالوفاء له، وتأكيد ذلك وتغليظه عليهم، وجعله ديناً وميثاقاً وعهداً عليهم، وأنهم قد بايعوا عليّاً عليه على ذلك بين يدي الرسول ويه.

ثم رأينا عاقبة ذلك بعد أربعة وثمانين يوماً، نكثاً للعهد، ونقضاً للميثاق، وتبديلاً للوصية من كل مَن حضر وشهد وعاقد وعاهد؛ فإننا نقف وقفات تأمل يقودنا إليها تطلُّب الحق، وابتغاء إصابة عهد نبينا وحبيبنا وحبيبنا أوصى، وإنفاذ أمره إذ أمر، والوفاء بعهده إذ عَهِد، فنرى شواهد يدل عليها سياق الأحداث التاريخي، وبراهين ينتهي إليها التفكر العقلي، لا بد من تأملها والوقوف

عندها؛ حتى نكون أوفياء للحب القلبي وللنظر العقلي، ونقترب ما أمكننا إلى الحقيقة التاريخية، كما وضح ذلك وشرحه العلَّامة ابن خلدون في فصل رائع في مقدمته الباهرة عن ضرورة إعمال العقل في رواية الخبر (۱)؛ فمن تلك الدلائل التي تستوقف المؤرِّخ، وتستلفت المفكِّر، فلا يمكن تجاهلها ولا تجاوزها ما يلي:

ا ـ وأنت خبير أن إطلاق كلمة المولى في حديث الغدير لا تعني الإمامة السياسية للإمام علي؛ لأن هذه الكلمة الواردة في حديث الغدير يجب أن تكون بمعنى واحد في الحديث الواحد كما هو ظاهر من وحدة السياق، وقد قال رسول الله في الحديث تمهيدا لإطلاق صفة المولى على الإمام علي: «.. إِنَّ اللهُ مَوْلاي، وَأَنَا مَوْلَى المُؤْمِنِينَ..»، ومن الواضح أن إطلاق كلمة المولى على الله في ليس بمعنى الإمامة السياسية والقيادة الاجتماعية، وهذا يقتضي أن المعنى المقصود إثباته للإمام على من عنوان المولى هو نفس المعنى المذكور في التمهيد، وهو شيء آخر غير المعنى السياسي الذي لم قي التمهيد، وهو شيء آخر غير المعنى السياسي الذي لم تكن لفظة المولى قد اكتسبته في تلك المرحلة، وإنما كان

<sup>(</sup>۱) ينظر: «مقدمة ابن خلدون» بتحقيق الشدادي (۱۳/۱) وما بعدها.

يدل على المكانة الدينية لصاحبه، وهذا ما فهمه الصحابة من الحديث، ولم يفهموا منه القيادة السياسية كما يشهد لذلك ما روي عن عمر بن الخطاب ﴿ اللهِ اللهِ ما اللهِ ال علي علي العد ذلك: بخ بخ لك يا علي، لقد أصبحت مولاي ومولى كل مؤمن ومؤمنة، فهو يهنئه على هذه الرتبة الدينية الحاصلة له في المؤمنين من إعلان النبي ، وليس في مقام التهنئة له بالقيادة السياسية؛ لأنه لا يصح تعدد القيادة السياسية في الزمن الواحد، وقد كان القائد الفعلى بالمعنى الشامل للسياسي وغيره هو الوقت؟ وقد فهم عمر بن الخطاب من الإعلان النبوي أن علياً أصبح بقول رسول الله ﷺ مولى كل مؤمن ومؤمنة، ولم يفهم منه إعطاء الولاية السياسية له بعد وفاة رسول الله والله والذلك قال له: أصبحت؛ أي: صرت يا على في الوقت الحاضر مولى المؤمنين، بمعنى الناصر لهم والمعين والحافظ، وغير ذلك من المعاني القريبة التي تقتضي محبته وتعظيمه وعدم العداء له، وليس منها المعنى السياسي (١).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «السنة والشيعة أمة واحدة» للسيد على الأمين «0.00 «0.00».

هل تظن أنه يخشى الموت أو يحذر القتل؟ إنه الذي مشى للموت وتقحم غمراته كلما تردَّد غيره أو عجز، نام في فراش النبي الله الهجرة (۱)، وكانت كل لحظة تمر عليه فيه يمكن أن تهبره فيها سيوف المحاصرين.

وقام إلى الموت في بدر، فكان أول مبارز.

ومشى إلى الموت في أحد، فكان أول مَن قاتل وأسقط راية المشركين.

ومشي إلى الموت في الخندق، فكان هو الذي بارز عمرو بن عبد وُدِّ وقتله.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «مصنف عبد الرزاق» (۹۷٤٣)، و«سيرة ابن هشام» (۸۲/۱ ـ ٤٨٣)، و«طبقات ابن سعد» (۱۹٤/۱)، و«مسند أحمد» (۳۰۲۱)، و«المستدرك» (۳/۲ ـ ٥)، و«دلائل النبوة» للبيهقي (۲۹۵۲ ـ ٤٧٠) وغيرها.

ومضى إلى الموت يوم خيبر، وهو ينشد: أنا الذي سمَّتني أمِّي حَيْدَرَهُ (۱) كلَيْثِ غاباتٍ كريهِ المَنْظَرَهُ أوفِيهُمُ بالصَّاع كيل السَّنْدَرَهُ (۲)

فبارز مَرْحَباً وقتله، وفتح الحصن الذي امتنع على غيره (٣).

وما كان علي على شيء كما يأسَى أن يفوته قتال مع رسول الله وبين يديه، ولذا حزن أن يُخلِّفه النبي وبين يديه، ولذا حزن أن يُخلِّفه النبي وبي في المدينة في غزوة تبوك، وقال: يا رسول الله، تُخلِّفُني في النساء والصبيان؟ فقال له رسول الله وبي النساء وأن تَكُونَ مِنِّي بِمَنْزِلَةِ هَارُونَ مِنْ مُوسَى؟» (٤).

<sup>(</sup>۱) اسم من أسماء الأسد. ينظر: «النهاية» (٣٥٤/١).

<sup>(</sup>٢) معناه: أقتل الأعداء قتلاً واسعاً ذريعاً، والسندرة: مكيال واسع. ينظر: «النهاية» (٤٠٨/٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «صحيح مسلم» (١٨٠٧)، و«المستدرك» (٢١٤/٣)، و«سنن البيهقي» (٢١٤/١)، و«دلائل النبوة» للبيهقي (٢١٤/٤)، و«شرح صحيح مسلم» للنووي (١٨٦/١٢) وغيرها.

<sup>(</sup>٤) تقدم.

فهل تظن أن شعلة الشجاعة هذه تنطفئ في نفس علي علي الله فجأة، فيرى عقده يُنقض، ووصاة النبي الله الله تضاع، ثم لا يكون له موقف قوة وهو القوي، ولا لقاء شجاعة وهو الشجاع؟! حاشا أبا حسن أن يعجز عن حق أو يضيعه.

ولذا كان ابنه عبد الله بن الحسن بن الحسن بن علي يقول: مَن هذا الله يزعم أن علياً كان مقهوراً، وأن رسولَ الله علي أمره بأمور لم ينفّذها؟ فكفى بهذا إزراء على عليّ ومنقصة بأن يزعم قومٌ أن رسولَ الله علي أمره بأمر فلم ينفّذه (۱).

وقال الشيخ علي الطنطاوي رَخْلَلُهُ، وهو يتكلم عن بيعة علي لأبي بكر رَفِي : كيف بايع علي أبا بكر؟ هل بايع مختاراً أم مكرهاً؟

فإن قيل: إنه مُكرَه، فهذا غير صحيح؛ فإن عليّاً عَلَيْهُ أَعْرَه أَعْدَ على ما لا يريد، بدليل أنه بقي ستة أشهر لم يبايع، فما عرض له أحدٌ.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «فضائل الصحابة» للدارقطني (٤٠)، و«الاعتقاد» للبيهقي (ص ٥٥٥)، و«الحجة في بيان المحجة» (٣٧٧/٢ ـ ٣٧٨)، و«تاريخ دمشق» (٣٧٥/٢٧).

وإن كان بايع باختياره، فهل بايع وهو يعلم أنه يبايع صالحاً للخلافة، أهلاً لها، وأنه بذلك يرضي الله؟ أم بايع ابتغاء دنيا؟

لقد كان عليَّ عَلِيً اتقى لله من أن يبايع مَن لا يرى صلاحيته للخلافة واستحقاقه للبيعة. انتهى مختصراً (١).

٣ - في قبول علي عَلَيْ بالتحكيم، وبعثه أبا موسى الأشعري حَكَماً من قِبَله دليلٌ على أنه لم يكن ثَمَّ عهد ووصاة من رسول الله على أنه فما كان له أن يُحَكِّم في عهد رسول الله الرجال، ولا أن يفاوض على عقد رسول الله وعهده.

ووضف عليّ بالمكرة وهو الخليفة وأمير المؤمنين، وأنه رضخ للتحكيم مجبَراً كارهاً (٢) إزراءٌ به واستخفافٌ بمقامه ومواهبه وقدراته، وهل سيعهد النبي الخلافة إلى من يُستضعف ويُغلَب على أمره؟ حاشا رسول الله المله الله المكان وحاشا علياً أن يكون كذلك.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «ذكريات على الطنطاوي» (٣٨٦/٣ ـ ٣٨٨).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «الملل والنحل» لآية الله جعفر سبحاني (١٥/٥ ـ ٤١٧).

لم تأت الخلافة إلى علي علي المناف فتجده ذاك المتشوف لها المنتظر لموعدها، ولكن أتته، فلم يهش لها ولم يفرح بها، وقال: دعوني، والتمسوا غيري(۱).

• ـ قـد عبر الإمام علي على عن الزهـد بالإمامة السياسية والعزوف عنها في مواضع عديدة؛ منها قوله عندما جاءه الناس لمبايعته بعد مقتل الخليفة عثمان عندما دعوني والتمسوا غيري، وقوله: وإن تركتموني فأنا كأحدكم، ولعلي أسمعكم وأطوعكم لمن وليتموه أمركم، وأنا لكم وزيراً خير لكم مني أميراً.

ومنها قوله لابن عباس عندما دخل عليه وهو يخصف نعله حيث سأله الإمام عند ما قيمة هذه النعل يا ابن عباس؟ قال: لا شيء يا أمير المؤمنين، فقال له: هي أفضل عندي من إمرتكم إلا أن أقيم حقاً أو أدفع باطلاً.

ومنها قوله عليه: إني لم أرد الناس حتى أرادوني، ولم أبايعهم حتى بايعوني، وإن العامة لم تبايعني لسلطان غالب ولا لعرض لحاضر...

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تاريخ الطبري» (٤٣٤/٤)، و«المنتظم» (٦٥/٥)، و«الكامل في التاريخ» (٢٣/١)، و«نهج البلاغة» (٢٣/٧)، و«أسمى المطالب في سيرة أمير المؤمنين علي بن أبي طالب في (٨٥١/٢٠).

ومنها قوله: والله ما كانت لي في الخلافة رغبة، ولا في الولاية إربة، ولكنكم دعوتموني إليها وحملتموني عليها....

هذه جملة من النصوص الواردة عن الإمام علي على المسأن الإمامة السياسية، وهناك نصوص عديدة غيرها، وهي بمجموعها واضحة الدلالة على ارتباط هذا المنصب السياسي بالبيعة التي تصدر طواعية من الناس في اختيار من يكون إماماً عليهم في نظم أمرهم وإدارة شوونهم الدنيوية، كالدفاع عن البلاد، وتأمين السبل، وتوزيع الفيء، وجلب الخراج، وفض النزاعات، وحل الخصومات، ومعاقبة المعتدي، والانتصاف للمظلوم من الظالم.

وهذا يدلنا على أن الإمامة السياسية تختلف في مناشئها عن الإمامة الدينية، وفي دورها ومسؤولياتها.

فهي من حيث المنشأ ترتبط بعقد اجتماعي اختياري يقوم بين الراعي والرعية والحاكم والمحكوم كما أشار إليه في بعض أقواله: ... وبايعني الناس غير مستكرهين ولا مجبرين، بل طائعين مخيرين... وقوله: ... وبسطتم يدي فكففتها، ومددتموها فقبضتها... وبلغ من سرور

الناس ببيعتهم إياي أن ابتهج بها الصغير وهدج إليها الكبير..<sup>(۱)</sup>.

٦ ـ من أحسن ما سمعتُه من أحد علماء الشيعة قوله:
 إن فترة حكم الإمام علي ليست هي مدة خلافته فقط،
 ولكن معها أيضاً مشاركته في حكم الخلفاء قبله.

وهذا كلام صحيح، يؤكّده أن أبا بكر على لم يرسل عليّاً عليّاً على له لله عمر عليّاً على لله لله عمر ولا عثمان على القيادة حروب الفتوح، ولو أرسلوه لكان السيف الذي لا تُفلُ شَباته، والرُّمح الذي لا تغمز قناته، ولكنهم استبقوه في المدينة لما هو أهم، فمكانه عندهم هو غرفة التحكم ومنصة القيادة؛ ولذا فهو شريك في كل إنجازات الخلفاء قبله، بمشاركته لهم في الرأي والإدارة.

فإذا كان علي على بهذه المكانة والمثابة، أفلا يكون أول ما يشير به ويستعلن برأيه فيه الرجوع إلى عهد رسول الله على له ووصاته إليه، وأن يناشدهم الوفاء بما عاهدوا عليه رسول الله عليه وعاقدوه، لو كان ثمة عهد ومعاقدة؟!

<sup>(</sup>۱) «السنة والشيعة أمة واحدة» للسيد على الأمين «ص ٢٥ ـ ٢٦».

٧ ـ أين كان يصلي علي قبل الخلافة؟ هل كان يصلي
 في بيته؟ أم يصلي منفرداً في المسجد؟

وأين كان يصلي الحسن والحسين؟ لقد كانوا يصلون مع المسلمين في مسجد رسول الله، وخلف إمامهم، الذي كان الخليفة أبا بكر ثم عمر ثم عثمان، فهل سيصلون معهم إذا كانوا يرون أن أئمتهم غاصبين مرتدين؟!

٨ - إنّ علياً ﷺ قد تولى الخلافة، وأصبح في موقف القوة، فلو كان هذا الأمر مذكـوراً لصرّح به، ولاحتج به على الذين يقاتلونه من أهل الشام.

9 - كتب الإمام على لمعاوية الذي تمرد عليه بعد تولية الخلافة: أما بعد.. فإن بيعتي بالمدينة لزمتك وأنت بالشام، لأنه بايعني القوم الذين بايعوا أبا بكر وعمر وعثمان، فلم يكن للشاهد أن يختار ولا للغائب أن يرد، وإنما الشورى للمهاجرين والأنصار إذا اجتمعوا على رجل فسموه إماماً كان ذلك لله رضاً.

فلم يذكر عهداً ولا وصاة واستخلافاً من رسول الله على تعيينه، وإنما اعتمد واحتج بما تم به استخلاف الخلفاء من قبله وهي الشورى، فكانت

الشورى هي أساس الحكم في نظر الإمام علي، وذلك في غياب نظرية النص والتعيين، التي لم يشر إليها الإمام في أي موقف<sup>(۱)</sup>.

١٠ ـ روى الإمام الصادق عن أبيه عن جده أنه لما استُخلِف أبو بكر جاء أبو سفيان إلى الإمام على وقال له: أرضيتم يا بني عبد مناف أن تلي عليكم تيم؟ ابسط يدك أبايعك، فو الله لأملأنها على أبي فصيل خيلاً ورجالاً، فانزوى عنه وقال: ويحك يا أبا سفيان! هذه من دواهيك، وقد اجتمع الناس على أبي بكر، ما زلت تبغي للإسلام العوج في الجاهلية والإسلام، ووالله ما ضر الإسلام ذلك شيئاً، حتى ما زلت صاحب فتنة (٢).

۱۱ ـ كما لم يكن الإمام علي الله يسرى أن ثمة نصاً عليه وتعييناً له، فإنه كذلك لم يرها ولم يرتضها لذريته من بعده، ولذا لم يوص لابنه الحسن ولم يأخذ العهد له كما أخذ معاوية العهد لابنه يزيد.

<sup>(</sup>۱) «العقد الفريد» (۸۰/۵)، و«شرح نهج البلاغة» لابن ابن أبي الحديد (۷٥/۳)، و«تطور الفكر السياسي الشيعي» (٥٩).

<sup>(</sup>٢) «الشافي» للمرتضى (٣/ ٢٣٧، ٢٥٢)، و«شـرح نهج البلاغة» لابن أبي الحديد (١/ ٢٢٢).

فقد ذكر الحافظ أبو بكر بن أبي الدنيا عن عبد الله ابن جندب عن أبيه أنه قال للإمام علي الله أمير إن فقدناك، ولا نفقدك، نبايع للحسن؟ فقال: ما آمركم ولا أنهاكم، فعدت فقلت مثلها فرد علي مثلها (۱).

ولما استشهد علي علي خرج عبد الله بن العباس ابن عبد المطلب إلى الناس فقال: إن أمير المؤمنين توفي، وقد ترك خلفاً، فإن أحببتم خرج إليكم، وأن كرهتم فلا أحد على أحد، فبكى الناس وقالوا: بل يخرج إلينا(٢).

17 ـ أوصى الإمام علي إلى ابنه الإمام الحسن وسائر أبنائه المنه وصيةً عظيمةً جامعة، ولكنه لم يتحدث فيها عن الإمامة أو الخلافة، وقد كانت وصيته دينية وأخلاقية، وهي:

هذا ما أوصى به عليّ بن أبي طالب، أوصى أنه يشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمداً عبده ورسوله، أرسله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون، ثم إن صلاتي ونسكي

<sup>(</sup>١) «مقتل الإمام أمير المؤمنين» لابن أبي الدنيا (٤٣).

ومحياي ومماتى لله رب العالمين، بذلك أمرت وأنا من المسلمين، ثم إنى أوصيك يا حسن وجميع ولدي وأهلى ومن بلغه كتابي: أن تتقوا الله ربكم ولا تموتن إلا وأنتم مسلمون، واعتصموا بحبل الله جميعاً ولا تفرقوا، فإنى سمعت رسول الله عِيالِية يقول: «صَلَاحُ ذَاتِ الْبَيْنِ أَفْضَلُ مِنْ عَامَّةِ الصِّيَامِ وَالصَّلَاةِ»، وإن المَعَرَّةُ (١) حالقةَ الدين: فسادُ ذات البين، ولا قوة إلا بالله، انظروا ذوي أرحامكم فصِلوهم يهون عليكم الحساب، والله الله في الأيتام فلا تغيبون عن أفواههم، ولا يضيعون بحضرتكم، واللهَ الله في جيرانكم، فإنهم وصية رسول الله، ما زال رسول الله يوصينا بهم حتى ظننا أنه سيورثهم، والله الله في القرآن أن يسبقكم في العمل به غيركم، والله الله في بيت ربكم، لا يخلون ما بقيتم، فإنه إن خلا لم تناظروا، والله الله في رمضان فإن صيامــه جُنَّة من النار لكم، والله الله في الجهاد في سبيل الله بأيديكم وأموالكم وألسنتكم، والله َ الله في الزِّكاة فإنها تطفئ غضب الرب، والله َ الله في ذمة نبيكم فلا يُظلَمُنَّ بين أظهركم، والله الله فيما ملكت أيمانكم، انظروا فلا تخافوا في الله لومة لائم يكفكم من

<sup>(</sup>١) المَعَرَّة: الأمر القبيح المكروه والأذى. ينظر: «النهاية» (٢٠٥/٣).

أرادكم وبغى عليكم، وقولوا للناس حسناً كما أمركم الله، ولا تتركوا الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فيولي عليكم شراركم ثم يدعوا خياركم فلا يستجاب لهم، عليكم يا بني بالتواصل والتباذل، وإياكم والتقاطع عليكم يا بني بالتواصل والتباذل، وإياكم والتقاطع والتكاثر والتفرق، ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى ٱللِّرِ وَٱلنَّقُوكَ وَلاَ نَعَاوَنُوا عَلَى اللّهِ وَٱلنَّقُوكَ وَلاَ نَعَاوَنُوا عَلَى اللّهِ وَالنَّقُوكَ وَلاَ نَعَاوَنُوا عَلَى اللهِ وَلاَ اللهُ وَلاَ نَعَاوَنُوا عَلَى مَنْ أهل بيت وحفظ نبيّكم فيكم، أستودعكم الله، اقرأ عليكم السلام ورحمة الله وبركاته (۱).

فهذا الكلام النوراني المشع من مشكاة بيت النبوة ذكر جوامع خصال الخير، وأمهات شعب الإيمان والبر، فكيف ذكر في وصاته تلك التفاصيل واستقصى في الوصاة من غير أن يذكر الوصية له أو يشير إليها إلا لأنه لم يكن ثمة وصاة بالخلافة ولا عهد بها؟

ولذلك لـم يكن لهـذه الوصية أي دور في ترشيح الإمام الحسن للخلافة، لأنها كانت تخلو من الإشارة إليها، ولم تكن تشكل بديلاً عن نظام الشورى الذي كان أهل البيت يلتزمون به كدستور للمسلمين (٢).

<sup>(</sup>۱) «مقتل أمير المؤمنين على» (٤١ ـ ٤٢).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تطور الفكر السياسي الشيعي» (٦١).

17 \_ جاء وصف الصحابة ولى القرآن في آيات عظيمة تصف حالهم، وتذكر مناقبهم، وتحمل لكل الأجيال تزكية الله لهم، وهل أعظم من تزكية الله لأهل بيعة الرضوان: ﴿ لَقَدْ رَضِى اللهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثْبَهُمْ فَتَحًا قَرِيبًا ﴾؟

إن الله في هذه الآية لم يزكّ أعمالهم وأقوالهم، بل زكّى ما لا يطّلع عليه إلا هو على ، ولا يعلمه إلا الذي يعلم ما تُخفي الصدور، ويعلم السر وأخفى، فزكّى ما في قلوبهم: ﴿ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُومِهِمْ فَأَزَلَ ٱلسَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ ﴾.

وزكَّى الأنصار الذين تَبَوَّؤا الدار والإيمان، فقال: ﴿ وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنَ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَكَةً مِّمَّا أُوتُواْ وَيُؤْرِدُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَيْهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾، في آيات كثيرة.

فأين هؤلاء الصحابة الذين زكّاهـم الله وأثنى عليهم قُلُـوا أم كثـروا؟ أين هم مـن عهد النبـي عليه وميثاقه وما عاقد عليه؟ هل يمكن أن يوجد مع النبي عليه أناسُ بهذا الوصف الـذي وصفه الله، ثم لا يكـون لهم حماية لعهده ووفاء بعقده؟

وما أحسن ما قيل: لقد وصف الله الصحابة في القرآن وأثنى عليهم في كتابه، فإن كانوا موجودين واقعاً فمَن هم؟ وإن لم يكونوا موجودين واقعاً، فهذا لغو يُنزَّه عنه كلام الله(۱).

قال الأستاذ حيدر علي قلمداران القُمي: إن هذه الآيات التي نزلت في مدح وتمجيد أصحاب رسول الله وأبرزهم المهاجرون والأنصار، تعارض بشدة تلك الأحاديث التي تدعي ارتداد جميع المسلمين وعودتهم إلى الكفر فور وفاة رسول الله ومفارقته للدنيا إلا الثلاثة الذين بقوا على إيمانهم بالخلافة المنصوصة لعلي!

إن المؤمن بالله والرسول والقرآن والقيامة لا يمكن أن يصدق تلك الأحاديث، فإن القرآن من عند الله، والله علم عالم الغيب والشهادة، عليم بذات الصدور، فهو يعلم بحقيقة من يمدحه في كتابه ويبشره بالفوز والفلاح، عندئذ يجب أن يكون موقفنا واضحاً من الآيات الكثيرة مثل قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ عَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَٱلّذِينَ عَالَى: ﴿ وَٱلّذِينَ عَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَٱلّذِينَ عَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَٱلّذِينَ عَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَٱلّذِينَ عَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي مَعْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴾،

<sup>(</sup>۱) ینظر کتاب: «شاهراه اتحاد ـ طریق الاتحاد» لحیدر علي قلمداران  $(\pi - 4\pi)$ .

97

﴿ وَأُولَيْكَ هُمُ ٱلْفَايِرُونَ ﴾، ﴿ أُولَتِيكَ هُمُ ٱلصَّدِقُونِ ﴾، ﴿ وَأُولَتِيكَ لَمُمُ ٱلْخَيْرَاتُ وَأُولَتِيكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾، ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ ﴾، ﴿ وَٱلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ ٱلنَّقَوَىٰ وَكَانُوٓا أَحَقَّ بِهَا وَأَهْلَهَا ﴾، ﴿ وَٱلسَّنبِقُونَ ٱلْأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَاجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِي ٱللَّهُ عَنْهُمْ ورَضُواْ عَنْهُ وَأَعَـدُ لَهُمُ جَنَّتِ تَجْدِي تَحْتَهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَآ أَبُدُّا ذَالِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾، وعشرات الآيات الأخرى.. ونعود فنسأل هل كان لتلك الآيات مصاديق في عالم الخارج أم لا؟ فإن كان يوجد لها مصاديق فمن هم؟ ألم يكونوا نفس الذين اجتمعوا في سقيفة بني ساعدة لنصب الخليفة؟ فهل كان الله تعالى، الذي امتدحهم وأثنى عليهم، عالما بسرائرهم وضمائرهم خبيراً بماضيهم ومستقبلهم أم لا؟ بديهي أن الشق الثاني من السؤال لا يمكن لمؤمن بالله أَن يلتزم بــه ﴿ سُبُحَنَهُۥ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يَقُولُونَ عُلُوًّا كَبِيرًا ﴾! وأما إن كان عليماً خبيراً، وهو قطعاً كذلك، فمن يستطيع أن يدعي أن الله العليم الخبير مدحهم وأثنى عليهم وشهد لهم بصدق الإيمان ووعدهم بالجنات والرضوان لكنهم ارتدوا، فور وفاة نبيهم، على أعقابهم كفاراً خونة، وجحدوا أمر الله تعالى بتأمير علي عليهم؟!

إن تصديق رواية: لما قبض النبي ارتد الناس إلا ثلاثة أو سبعة... وأمثالها يؤدي إلى تكذيب جميع

الآيات القرآنية الكريمة السابقة، ويلزم منه اعتبار هذه الآيات القرآنية الكريمة، إما خاطئة وإما غير مفهومة، والعياذ بالله(١).

18 ـ لما كان يوم الأحزاب لقي المسلمون مع رسول الله على شدة منها، فقد المتعت عليهم شدائد البرد والجوع والخوف والجهد، ووصف الله حالهم بقوله: ﴿ إِذْ جَآءُوكُم مِن فَوْقِكُمُ وَمِنَ أَسَفَلَ مِنكُمْ وَإِذْ زَاغَتِ الْأَبْصَارُ وَيَلَغَتِ الْقُلُوبُ الْحَنكاجِرَ وَتَظُنُّونَ بِاللّهِ مِن مُنْ فَوْقِكُمُ مَن فَوْقِكُمُ وَمِنَ أَسَفَلَ مِن كُمْ وَإِذْ زَاغَتِ الْأَبْصَارُ وَيَلَغَتِ الْقُلُوبُ الْحَنكاجِرَ وَتَظُنُّونَ بِاللّهِ مِن مَن اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه مِن شدائد الدنيا بما يشبه شدائد الآخرة إلا يصف الله شدة من شدائد الدنيا بما يشبه شدائد الآخرة إلا في هذه الآية، فإنه كوصف الآخرة، حيث يقول تعالى: ﴿ وَأَنذِرُهُمْ يَوْمَ الْلَارِفَةِ إِذِ الْقُلُوبُ لَدَى الْخَنَاجِرِ كَظِمِينَ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>۱) باختصار مـن كتاب: «شـاهراه اتحـاد ـ طريق الاتحـاد» لحيدر علي قلمداران (۸۳ ـ ۹۸).

<sup>(</sup>۲) ینظر: «صحیح البخاري» (۲۸۳٤)، و«صحیح مسلم» (۱۷۸۸)، و«تفسیر الطبری» ((7777).

أمامهم، واليهود الذين غدروا أن يأتوا من خلفهم، وهم في قلة وجهد، والمنافقون يرجفون بينهم، وقد نجم نفاقهم: ﴿ مَّا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ إِلَّا غُرُورًا ﴾.

يا لها من معاناة شديدة تخور فيها أصلَب العزائم وتتضعضع أقوى القلوب.

وقد كان يغني المهاجرين مع رسول الله وي ساعة شكُوا أو ارتابوا أن يتخلَّوْا عن رسول الله في ساعة الشدة هذه، فيقفزوا الخندق، ويلحقوا بعشائرهم من المشركين، فيلحق أبو بكر ببني تَيْم من قريش، ويلحق عمر ببني عدي، ويلحق عثمان بابن عمه أبي سفيان قائد المشركين، ويقولون لهم: كنا مع محمد، وقد تركناه ولحقنا بكم، ولو فعلوا ذلك للقوا من قومهم وعشائرهم الإكرام والحفاوة، ولأعادوهم وأعادوا لهم كل ما سلبوا من أموالهم.

ولكن كان أهون على أحدهم أن يحترق حتى يكون فحماً من أن تسنح هذه الفكرة بخاطره، فضلاً عن أن تكون همّاً أو عزماً، وإنما كان هتافهم في هذه الشدة ما حكاه الله عنهم وخَلَد ذكره: ﴿هَلْذَا مَا وَعَدَنَا ٱللهُ وَرَسُولُهُۥ وَصَدَقَ ٱللهُ وَرَسُولُهُۥ وَمَا زَادَهُمُ إِلّا إِيمَنَا وَتَسَلِيمًا ﴾.

فهل نظن بهؤلاء الذين ثبتوا مع النبي الله في هذه الشدة، ووفوا له في هذه العُسرة، أنهم ينكثون عهده، وينقضون عقده إذا مات؟

10 ـ لما كان يوم أحد وهُزم المسلمون، وشاع الخبر أن رسول الله على المسلمين، وتفرَّقوا في الشَّعْب والجبل، وفرَّ فريق منهم من ميدان المعركة، وكان ممن فرَّ عثمان بن عفان عفان في الله في الله فروا؟ لقد كان فرارهم إلى المدينة؛ ليلحقوا بمَن بقي بها من المسلمين، وليثوبوا إلى بقية رسول الله علي ففيها مسجدُه وبيتُه ومصلًاه.

وكان بإمكان عثمان والله المسركين؛ فإن قائدهم ابن عمه أبو سفيان، ولو لحق به للقي الإكرام والحفاوة، وكذا غيره من المهاجرين، فلكل منهم رهط مع المشركين سيحمونه لو لحق بهم، ولكن هذا لم يكن ليسنح بخاطر أحدهم فكرةً ولا همّاً، حتى مع ظنهم أن الرسول قد قُتل، فقد بَقِيَ دينُه، وبَقُوا هم مستمسكين به.

ولذا تنزَّل القرآن يذكر فرارهم، ويعقبه بالبُشرى لهم بعفو الله عنهم: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَلَّوْا مِنكُمْ يَوْمَ ٱلْتَقَى ٱلْجَمَعَانِ إِنَّمَا

<sup>(</sup>۱) «صحیح البخاري» (۳۲۹۸، ۲۰۲۱).

اَسْتَزَلَهُمُ الشَّيْطَنُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُواً وَلَقَدَ عَفَا اللَّهُ عَنَهُمُّ إِنَّ اللَّهَ عَفُورً حَلِيمُ اللَّهُ عَنَهُمُ إِنَّ اللَّهَ عَفُورً حَلِيمُ ﴾، لقد فرُّوا من المعركة، ولكنهم لم يرتدُّوا عن الدِّين في هذه اللحظة الحرجة المزلزلة.

أفيظ ن أحدٌ أن هولاء يمكن أن يتخلّوا عن دين رسول الله وعهده بعد موته وهم الذين ثبتوا على دينه وقد شاع فيهم خبر قتله وهزيمة جيشه، وما صدَّهم ذلك عن استمساكهم بالدِّين، ولا هموا بالتخلِّي عن الرسالة، وإن فقدوا الرسول، حتى وهم في حال فرار عن المعركة وتولِّ عن ميدانها؟

إن مَن استمسكوا بدينهم في هذ الموقف لا يمكن أن يتخلُّوا عنه في موقف بعده أبداً.

17 مشاهد الصحابة و إيثار الحق مبهرة، ومن ذلك: مشهد أبي حُذيفة بن عُتبة بن رَبِيعة الذي شهد بدراً، ورأى أباه وعمه وأخاه يقتلون بأسياف المسلمين، ثم رأى أباه يُجَرُّ إلى قَلِيب بدر فيرمى فيها، إن هذا مشهد يمكن أن تفتتن فيه أقوى القلوب وأصلبها، ولكن صلابة الصحابة في الاستمساك بالحق كانت أقوى من ذلك، ولذا وقف متغيِّر الوجه وهو يرى أباه يُجَرُّ إلى قَلِيب بدر، فيقول له الرسولُ عِنَها: «يَا أَبَا حُذَيْفَةَ، كَأَنَّكَ سَاءَكَ مَا أَصَابَ أَبَاكَ؟».

قال: يا رسولَ الله، ما لي أن لا أكون مؤمناً بالله وبرسوله؟ ولكن لم يكن في القوم أحدٌ يشبه عُتبة في عقله وفي شرفه، فكنتُ أرجو أن يهديه الله رهي إلى الإسلام، فلما رأيتُ مصرعه ساءنى ذلك().

فهل يتصوَّر أن هؤلاء الذين هذا استمساكهم بالحق بحيث آثروا الحق الذي استمسكوا به على آبائهم وأقرب الناس إليهم يمكن أن يتخلوا عن حقِّ قضاه النبي وعقد وعقد عقده واستوصاهم به من أجل أبي بكر أو غيره?

لا والله لو كان ثمة عقد ووصاة وميثاق لما تخلوا عن الصدع بالحق، وقد كانوا أصدق الناس في إيثار الحق وأشجع الناس في الصدع به.

۱۷ ـ تخيل حال هؤلاء الذين يُوصفون بالغدر بعهد هذا النبي وميثاقه أنهم هُمْ أولئك الذين أسلموا واتَّبعوا النبي وميثاقه أنهم هُمْ أولئك الذين أسلموا واتَّبعوا النبي والله يسوم كان وحيداً بدعوته في مكة، وكانوا على قلتهم مع النبي والله في صَفِّ والدنيا كلها أمامهم في صَفِّ، ولم يشعروا أنهم في حيرة في خيارهم وإنما كان خيارهم محسوماً تماماً بيقين، ونصاعةٍ في

<sup>(</sup>۱) ينظر: «مغازي الواقدي» (۱۱۱/۱ ـ ۱۱۲)، و«المستدرك» (۲۲٤/۳)، و«تاريخ دمشق» (۲۲۰/۳۸)، و«إمتاع الأسماع» (۱۲۱/۱۲).

الرؤية، فهم مع الله ورسوله، ولو خسروا الدنيا كلَّها، ولله دا كان تقديمهم التضحيات تباعاً منطلِقاً من قوة إيمان، ورسوخ يقين بأن هذا الذي آمنوا به وصدَّقوه واتَّبعوه هو رسول الله حقّاً وصدقاً، وأن الطريق الذي سلكوه معه منتهاه جنة الآخرة، ولو فقدوا في طريقهم إليه نعيم الدنيا كلَّه.

فهل نظن أن هؤلاء بعد ذلك يغيّرون إيمانهم وقناعاتهم، فينقضون عهدَ النبي والله وميثاقه من أجل عَرَض من الدنيا قليل زائل؟

هؤلاء الذين كان يقينهم بصدق ما يقول الرسول المسول العظم من يقينهم بما تراه أعينهم، وتدركه حواسهم، يقال لهم: إن محمداً زعم أنه ذهب لبيت المقدس ليلاً وعاد في ليلته، فيقولون بيقين: إن كان قال فقد صدق (۱).

فهل يمكن بعد ذلك أن يعقد عقداً ويعهد عهداً ثم ينكثوه ويُخْفِرُوه، وهم الذين أعرضوا عن الدنيا كلها إيماناً به وتصديقاً بموعوده؟

<sup>(</sup>۱) ينظر: «مصنف عبد الرزاق» (۹۷۱۹)، و«سيرة ابن هشام» (۲۲۵۲)، و«المعجم الكبير» للطبراني (۲۲/۲۶) (۱۰۰۹)، و«المستدرك» (۲۵/۲، ۸۱۱)، و«دلائل النبوة» للبيهقي (۲۸۱/۲، ۳۶۱)، و«البداية والنهاية» (۲۸۱/۲).

ثم انظر إلى جهادهم بعد وفاة النبي بي خصوصاً في مواجهة الرِّدَّة، وقمع دعاوى النبوة، لقد كانوا يَرِدُون الموت عطاشا، ويرون أنهم يستتمُّون بجهادهم ذلك جهادهم مع رسول الله بي ففي حربهم مع مسيلمة الكذَّاب لبسوا أكفانهم، وطلَوْا أجسادهم بحنوط الموت، وتقدَّموا إلى الشهادة ليموتوا ويبقى دين رسول الله ورسالته، حتى استَحَرَّ القتل في خيارهم، وكان أكثر الشهداء هم حفظة القرآن؛ فهل نظن أن حملة القرآن الذين استشهدوا في تلك الحروب كانوا يتدافعون إلى الموت وهم يعتقدون أنهم يقاتلون تحت راية خليفةٍ غَصَبَ الحق ونكَث العهد وأخلف الوصاة؟!

١٨ - تخيل حال السابقين للإسلام مع رسول الله على عندما أسلموا فتعرَّضوا لما تعرَّضوا له من أذى وبلاء في ذات الله، ثم هاجروا عن بلادهم وخسروا أموالهم، وذهبوا مع رسول الله على في هجرة إلى بلد غير بلدهم، ليس لهم فيها دار ولا مال، وكانت هجرة إلى المجهول، لولا اليقين بما عند الله ورسوله، والثقة بموعود الله ورسوله، فهل يظن أحدٌ أنهم كانوا بذلك كله يرقبون مطامع دنيوية؟

يا لله لقد تَخَلَّوا عن الدنيا من أجل الله ورسوله، فهل يعقل أنهم في آخر أعمارهم، وبعد أن ساروا مع المصطفى على هذا المسير، ورأوه بأم أعينهم، والوحي يتنزَّل عليه، والمعجزات المبهرة تنطق بين يديه أن يتخلوا عن الله ورسوله من أجل طمع دنيوي؟

19 وهنا في القصة طرف لا يمكن أن يُتَهم بممالأة أو إخلاف، وهن أمهات المؤمنين في اللاتي خيَّرهن الله في كتابه، فقال: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّبِيُّ قُل لِآزُوكِكِ إِن كُنتُنَ تُرِدِّن الله في كتابه، فقال: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّبِيُّ قُل لِآزُوكِكَ إِن كُنتُنَ تُرِدِّن الله وَرَسُولُهُ, وَالدَّار الْأَخِرَة سَرَاحًا جَمِيلًا ﴿ وَالدَّارِ الله وَرَسُولُهُ, وَالدَّار الأَخِرة فَالنَّالَ الله الله وَرَسُولُهُ, وَالدَّار الأَخرة، فَإِنَّ الله الله وَلا تردَّدن، ولكن اخترن الله ورسوله، والدار الآخرة، وإن زُويَ عنهن من متاع الدنيا ما زُويَ، وعَبَرْنها بالمتاع وإن زُويَ عنهن من متاع الدنيا ما زُويَ، وعَبَرْنها بالمتاع القليل اليسير.

فلا عجب بعد ذلك أن زكَّاهن الله لنبيه ﷺ، ورضيهنَّ له، وقَصَرَهُ عليهن دون غيرهن، فقال: ﴿ لَا يَحِلُّ لَكَ ٱلنِّسَآءُ مِنْ بَعْدُ وَلَا أَن تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنْ أَزْوَجٍ وَلَوْ أَعْجَبَكَ حُسْنُهُنَّ ﴾.

وما تبدَّل النبيُّ ﷺ بهن غيرهن، ولا فارق أيّاً منهن.

وجعلهن الله أمهات للمؤمنين إلى قيام الساعة، فقال:

﴿ ٱلنَّيِيُّ أَوْلَى بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِمٍ مَ وَأَزْوَجُهُ وَأُمَّهَ لَهُمْ ﴾، وحرّم نكاحهن بعد رسول الله ﷺ، فقال: ﴿ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَن تَكَاحِهن بعد رسول الله ﷺ، فقال: ﴿ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَن تُوَحُوّا أَزْوَجَهُ مِنْ بَعْدِهِ وَ أَبدًا ﴾، تُوَذُوا رَسُولَ الله وَلاَ أَن تَنكِحُوّا أَزْوَجَهُ مِنْ بَعْدِهِ وَأَبدًا ﴾، فعلم أنهن زوجاتُه على فصي الدنيا والآخرة، رضي الله عنهن وأرضاهن.

ثم إن زوجاته عليهن السلام من قبائل شتَّى، فمنهن القرشيات، ومنهن المُصْطَلَقية: جُويرية بنت الحارث، والنضيرية الإسرائيلية: صفية بنت حُيَيِّ بن أُخْطَب، والهلالية: ميمونة بنت الحارث.

ثم إن القرشيات منهن كن من بطون شتّى من قريش، فمنهن: التيمية، والعدوية، والمخزومية، والعامرية، والأسدية، والأموية.

وكانت أمهات المؤمنين كلُهن مع رسول الله و في حجة الوداع، وسمعن ما سمع الناس في غَدِير خُمِّ.

وهن بما زكَّاهـن الله به لا يمكن أن يكتمن شـهادة، ولا أن يُقْرِرْن نَكْث عَهْدٍ، وإخلاف ميثاق.

وكيف تتخلَّى أمهات المؤمنين عن الدنيا وزينتها، ويخترن الله ورسوله، ثم يَرَيْنَ عهدَه يُنقض، وميثاقه

يُنكث، فلا ينكرن، ولا يغيِّرن، ولا يكون لهن رأي ومقام، لو كان ثَمَّ عهد وميثاق؟!

در عندما نقد متاريخ دعوة النبي وإنجازه، نقد معلى أنه أعظم وأضخم إنجاز في تاريخ البشرية، وأنه في مدة وجيزة نقل الناس من الظلمات إلى النور، وأدخلهم في دين الله أفواجاً، وربَّى حوله جيلاً مثاليًا لم يتكرر في الأجيال، وأنَّ مَن دخلوا في الدِّين وتابعوه وناصروه كانوا مؤمنين به حقّاً وصدقاً، وأنه كان أحب إليهم من آبائهم وأمهاتهم، ولذا انطفأت حركات الرِّدَة في بعض نواحي الجزيرة، بعد وفاة النبي والله مباشرة؛ لأنها كانت تمرداً محدوداً قصير المدى، شم انطلق أصحابه رسلاً لرسالته، يبلغون المبشرية الدين الذي بلغه، ويوصلون للدنيا الرسالة التي المبشرية الدين الذي بلغه، ويوصلون للدنيا الرسالة التي أرسِل بها.

ويترسَّخ هذا اليقين في قلوبنا اليوم كلما سمعنا: أشهد أن محمداً رسول الله تُعلن في أصقاع الدنيا، في كلِّ أرضٍ،

ومن كلِّ عِرْق، ونقول: ما أعظم كرامة هذا النبي على ربه: ﴿ وَرَفَعُنَا لَكَ ذِكْرِكَ ﴾.

ولكن هذا السياق لقصة الغَدير، وأنها وصاة واستخلاف، وبتلك النتيجة التي انتهت إليها، نكثأ وإخلافاً، ونقضاً وغدراً، تُظهر أن مهمة الرسول عِلَي الى البشرية كانت مهمة فاشلة، لم تثمر، ولم تحقِّق نتائجها؟ فإذا كان الذين آمنوا بهذا الرسول في أول دعوته، وكانوا سبباً في إسلام غيرهم، وعاشوا معه طوال فترة النبوة، هاجروا معه، وجاهدوا معه، ثم ختموا صحبته بالحجِّ معه، يعاهدهم هذا العهد، ويواثقهم هذا الميثاق، فيغدرون بعهده، وينقضون ميثاقه، ويتكشُّف إيمانهم عن نفاق مستور، فمعنى ذلك أن إنجازه هو تربية مجموعة من المنافقين خادعوه، فلما مات تكشَّفت مطامعهم، وأن كل ما اطُّلعوا عليه من حال النبي الله وما رأوه من معجزاته لم يقنعهم بصدق رسالته، ولا الوفاء بعهده، ولا الالتزام بدينه.

إن هذا السياق يقدِّم صورةً مشوهةً بائسةً لإنجاز النبي على خلال فترة الصبر والدعوة والتربية التي قضاها مع أمته.

وإذا كان ذلك كذلك، فكيف سيجرؤ أحدٌ أن يدعو إلى دين محمد عِلَي في أي عصر من العصور بعده، ماذا سيقول لنا الناس إذا دعوناهم للإسلام وفق هذه الصورة، وهذه الرواية، وقدَّمنا لهم رسالة لم يستطع رسولها أن يقنع بها أقرب الناس إليه، وأن كل من تظاهروا بالإيمان بها اتضح أنهم كانوا غير صادقين، وأنهم كانوا يخادعون هذا النبي، ويتربَّصون به؛ ولذا نقضوا عهده يوم وفاته، ولو كانوا يعتقدون صدق نبوته وصحة رسالته لكانوا أوفياء له حيّاً وميتاً.

ولينظر ما كتبه الشيخ الشريف أبو الحسن على الحسنى الندوي: في كتابه «صورتان متضادتان لنتائج جهود الرسول الأعظم ﷺ الدعوية والتربوية وسيرة الجيل المثالي الأول عند أهل السنة والشيعة الإمامية».

٢١ ـ هل يتصور أن كل هذه الحشود المجتمعة مع النبي ﷺ، وهم من قبائل شتَّى ونواح شتَّى يتفقون على كتمان هذا العهد ونكثه وعدم الوفاء به؟

إن كل سر جاوز الاثنين شاع، فكيف بمناشدة نبوية في خطبة عامة دُعي لها بنداء الفزع: «الصَّلَاةَ جَامِعَةً»، وشدَّد فيها النبيُّ عِيالِهِ العهد والعقد، ثم يتفرق هؤلاء في نواحیهم وعشائرهم، فلا یَفشـو الخبرُ ویشتهر، ولا یظهر النَّکیر ممن حضر وسمع وقد رأی خلافه؟

كيف لم نسمع أن أحداً قام يعترض على ما جرى من استخلاف أبي بكر رضي ، ولا أن القبائل حول المدينة جاءت تعترض أو تستوضح أو تستغرب؟

كل ذلك يبيِّن أنه لم يكن هناك ما يـدعو للاعتراض ولا الاستغراب!

٢٢ ـ خالف بعض الصحابة و أب بكر و أب بكر و في حروب الرِّدَة، ثم وافقوه (۱)، وخالف بعضُهم عمر و في في في قسمة أراضي السَّواد (۱)، وخالف عليٌ عثمان و أب في التمتع بالحج (۱).

فإذا كانوا أعلنوا رأيهم وخلافهم في هذه المسائل، أفلا يمكن أن يخالفوا في أصل الأمر، وعندهم مستند للخلاف، وهو وصاة النبي وعقده لعليِّ عَلَيْهُ؟

<sup>(</sup>۱) ينظر: «صحيح البخاري» (۱۳۹۹، ۱۳۹۰، ۱۹۲۶، ۱۹۲۶)، و«صحيح مسلم» (۲۰).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «الخراج» لأبي يوسف (ص 77 - 77)، و«الأموال» للقاسم ابن سلّام (۱٤٧)، و«الأموال» لابن زنجويه (77)، و«سـنن البيهقي» (77)، و«الروض الأنف» (777).

<sup>(</sup>۳) ینظر: «صحیح البخاري» (۱۵۲۳)، و«صحیح مسلم» (۱۲۲۳).

بلى والله لو كان ثمة عقد ووصاة وميثاق لكانوا هم الأقوياء في إعلان رأيهم وقول كلمة الحق إذا اعتقدوها.

77 \_ كان الصحابة جموعاً من قبائل متنوعة، وعشائر وأحلاف متعدِّدة، لم يكن يجمعهم ويقرِّب بعضهم لبعض إلا الدِّينُ وحبُّ النبي ﷺ، فلو فُرض أن فريقاً منهم مالاً أو كتم، فأين البقية منهم التي لا يمكن أن تنصاع إلا للحق؟ ولئن غدرت قبيلة فأين بقية القبائل؟ ولئن مالأت بلدة فأين بقية البلاد؟

21 - أهل الصُّفَّة كانوا مهاجرين إلى الله ورسوله، تركوا ديارهم وعشائرهم، وتحملوا في سبيل هذه الهجرة شَظَف العيش، وعُري الأجساد، وجوع البطون، لا لشيء إلا ليتبعوا رسول الله عِنِه، وليسمعوا منه دعوته وهداه، فمَن الذي يستطيع أن يغريهم بعد ذلك أن يكتموا عهداً وعقداً عقده رسول الله عِنِه وأشْهَدَ عليه؟

مو وأبوه وأمه في طلائع البعثة النبوية، ووقفوا بصبر وثبات \_ وهم الأرقاء المستضعفون \_ أمام كل الجبابرة المتكبّرين من مالإ قريش، يُعَذّبون في رَمْضاء مكة، ويُفتنون عن دينهم، فإذا جبال مكة تتضعضع

ولا يتضعضعون، فيموت ياسر في تحت العذاب، وتستشهد سُميّة في الإسلام، وتستشهد سُميّة في الإسلام، ولا يعدهم النبيُ في السيء من متع الدنيا، إلا بذاك النعيم الذي امتلأت قلوبهم يقيناً به: «صَبْراً آلَ يَاسِرٍ؛ فَإِنَّ مَوْعِدَكُمُ الْجَنَّةُ» (۱).

ثم يعيش عمار بن ياسر رضي بعد ذلك، ويهاجر مع النبي على الحق النبي على الحق النبي على الحق في وجه الفتن، وأنه شهيد البغي: «وَيْحَ عَمَّارٍ، تَقْتُلُهُ الْبَاغِيَةُ» (٢).

وعندما بُويع عليٌ عَلَيْ بالخلافة كان معه، وعندما قاتل معه على كبر سنه، فقد كان قريب الرابعة والتسعين من العمر، وكانت الحربةُ ترْعُدُ في يده إذا أمسكها من الكِبَر، وكان يقول وهو يقاتل مع عليٌ عَلَيْ: والدي نفسي بيده، لقد قاتلتُ بهذه الراية مع رسول الله عليه ثلاث مرات، وهذه الرابعة، والذي نفسي

<sup>(</sup>۱) ينظر: «مسند أحمد» (٤٣٩)، و«المعجم الكبير» للطبراني (٣٠٣/٣) (٢٩٧)، و«المستدرك» (٣٨٨، ٣٨٨)، و«دلائل النبوة» للبيهقي (٢٨٢/٢)، و«تاريخ دمشق» (٣٦٨/٤٣)، و«البداية والنهاية» (١٤٧/٤).

<sup>(</sup>۲) «مسند أحمد» (۲۵۳۸)، و«صحیح البخاري» (۲۸۱۲ ، ۲۸۱۲)، و«صحیح مسلم» (۲۹۱۲).

بيده، لو ضربونا حتى يبلغوا بنا سَعَفَات هَجَر (١)، لعرفتُ أن مصلحينا على الحقِّ، وأنهم على الضلالة (٢).

فهل نتصور أن هذا الذي عنده هـذا اليقين، وهذا الحب لأمير المؤمنين علي الله يمكن أن يبايع أو يتابع أحداً دون علي الله وقد سمع عهد النبي الله واثقه على ذلك العهد، لو كان رأى وشهد وسمع ذلك العهد والمعاقدة؟!

هــل كان عمارٌ رضي أقــل من أن يقــول لأبي بكر ولعمر ولعثمان رضي: إنكم تولَّيتم ولاية ليســت لكم، ونقضتم عهدنا وميثاقنا مع رسول الله، لو كان ثمة عهد وميثاق؟

ما الذي يخافه عمارٌ صَيْطَهُ، وهو الذي عُذَّب ووالداه في سبيل الله حتى مات والداه تحت العذاب؟!

<sup>(</sup>۱) سَعَفات جمع: سَعَفَة، وهي: أغصان النخيل، والمقصود: نخيل هَجَر بالأَحْساء، وهي مسافة بعيدة جدّاً عن جنوب العراق حيث كان عمار صَحَيَّه يقول هذا الكلام، فذكرها مبالغة في مسافة البُعد. ينظر: «النهاية» (۳۲۸/۲).

<sup>(</sup>۲) ینظر: «طبقات ابن سعد» (۲٤۰/۳)، و «مسند الطیالسي» (۲۷۸)، و «مسند أحمد» (۱۸۸۸٤)، و «صحیح ابن حبان» (۷۰۸۰)، و «المستدرك» (۳۸۶/۳)، (300, 300) (۳۸۲/۲۳۷).

٢٦ \_ خطب النبيُّ عِيهِ في حجة الوداع في عرفة، وخطب يوم النحر بمنئ، وخطب اليوم الحادي عشر في منى على بغلته، وعلى عليه ممسك بها، وبَيَّن في خُطبه هـذه معاقد الدين، وعصم الملة، وجوامع الشرع (١)، ثم خطب خطبة «غَدِير خُمِّ» بعد ذلك عندما قَرُب من المدينة وهو عائد إليها، ولحقت القبائل بديارها، وتفرَّق الناسُ عنه، فإن كل مَن اجتمعوا إليه في الحج قد نفروا إلى ديارهم كلِّ في وجهته، كما قال ابن عباس والله الناس ينفرون من منى إلى وجوههم (٢). فبقى أهل مكة في مكة، وذهب أهل الم الطائف إلى الطائف، وأهلُ اليمن إلى اليمن، وأهلُ نجد إلى نجد، ولم يسر مع النبي عِيه من مكة إلا أهلُ المدينة ومَن كانت منازلهم في طريقه.

<sup>(</sup>١) ينظر: «كأنك معه: صفة حجة النبي عَلَيْهِ».

<sup>(</sup>٢) تقدم.

فلو كانت الوصاة بخلافة عليًّ عَلَيْ بهذه المكانة في الدِّين، لقالها النبيُ عَلَيْ في المشاهد العظيمة قبل ذلك، ولأكَّدها في خطبه الثلاث؛ خاصة أنه ودَّع فيها الناس، وقال: «لَعَلِّى لَا أَلْقَاكُمْ بَعْدَ عَامِي هَذَا» (۱).

أو لأكَّدها وأعادها حينما عاد إلى المدينة؛ خاصة في مرض موته، وكان عِيه يعلم أنه مقبوضٌ في وجعه ذلك، كما أخبر به فاطمة عَلَيْ (٢).

وقد خرج إلى الناس في أول مرضه وعليه عصابة دَسْماء (٣)، فجلس على المنبر، وهيًا الصحابة لفراقه، وأوصى من ولي من أمته بالأنصار خيراً، وأمر أن تُسَدَّ كلُّ خُوْخَة في المسجد إلا خَوْخَة أبي بكر، وكلُّ باب في المسجد إلا بابَ عليِّ (٤).

<sup>(</sup>۱) تقدم.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «مسند الطيالسي» (۱٤٧٠)، و«مسند أحمد» (۲۲٤۸۳، ۲۲٤۲۳)، و«صحيح البخاري» (۳۲۲۳ ـ ۲۲۲۳)، و«صحيح مسلم» (۲٤٥٠).

<sup>(</sup>٣) دسماء: سوداء. ينظر: «النهاية» (١١٧/٢).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «مسـند أحمد» (١٥١١، ٢٤٣٢، ٣٠٦١)، و«صحيح البخاري» (٤٦٧، ٣٦٢٨، ٣٨٠٠)، و«السنن الكبرى» للنسائي (٣٨٣٠، ٤٠٥٠)، و«المستدرك» (٣٧٣١)، و«تاريخ دمشق» (٤٩/٤٢ ـ ١٠٢)، و«فتح الباري» (١٤/٧ ـ ١٥)، و«السلسلة الضعيفة» (٢٩٢٩، ٢٩٢٩).

وقد ضعَّف بعض العلماء ذكر استثناء «باب عليِّ»، منهم: ابن الجوزي، =

فيا لله أما كان أمر الخلافة من بعده أهم من خَوْخَة أبي بكر وباب عليّ، لـو كان قد عهد بالخلافة أو أراد أن يعهد.

إن هذا المقام كان أولى المقامات بها لو كان.

ولماذا لم يذكرها النبيُ عندما خرج في آخر صلاة صلّاها بالناس، وقد وجد في نفسه خفة من وجعه، فخرج بين علي والعباس في ، ورجلاه تخطّان في الأرض، حتى أجلساه إلى جانب أبي بكر، فصلّى بالناس جالساً، ثم ردَّه على والعباس في إلى بيته كما أتوا به؟ (۱)

أليس هذا وقت العهد والوصاة تأسيساً أو تأكيداً، لو كان هناك عهد ووصاة، لا سيما وعلي الملا معه في حال قرب شديد، فهو الذي يعضده في مشيه ويسير به؟

إن هذا يدل على أن وصاته بأهل بيته مقصود بها مَن يجالسونهم ويخالطونهم، وهم المهاجرون والأنصار

وابن كثير، وغيرهما. ولكن رجَّح الحافظ ابن حجر ذكر الخُوْخَة والباب جميعًا، وبسط ذلك في «القول المسلَّد» (ص ١٦ ـ ١٩)، و«النكت على كتاب ابن الصلاح» (٤٧٦).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «صحيح البخاري» (۱۹۸، ۱۹۲، ۱۹۷، ۱۲۶، ۱۲۵، ۱۸۷)، و «صحيح مسلم» (٤١٨).

والقبائل التي حول المدينة ممن بقوا معه أن يحبوهم ويكرموهم ويعرفوا لهم قدرهم، ويرقبوا رسول الله ويهم فيهم، وليست وصاة بالخلافة ولا عهداً بها.

إن الأحق بالإمامة في مسجد رسول الله والوقوف في مقامه الذي يؤم فيه الناس هو مَن عُهد إليه بالأمر من بعده، إن كان ثَمَّ عَهْدٌ وعَقْدٌ، فإذا قُدِّم غيره للصلاة، علم أن لا عهد ولا عقد لأحد، فلا يمكن أن يعهد إليه بالإمامة الكبرى ولا يعهد إليه بالإمامة الصغرى.

ولذا قال علي على الرحمة، لم يقتل قتلاً، ولم يمت فجأة، مكث في مرضه أياماً وليالي يُقتل قتلاً، ولم يمت فجأة، مكث في مرضه أياماً وليالي يأتيه المؤذّنُ فيؤذنه بالصلاة، فيأمر أبا بكر على فيصلي بالناس، وهو يرى مكاني، فلما قُبض رسولُ الله على نظرنا في أمورنا، فاخترنا لدنيانا مَن رضيه النبيُ على الديننا(٢).

<sup>(</sup>۱) ینظر: «صحیح البخاري» (۲۱۶، ۲۷۹، ۷۱۳)، و «صحیح مسلم» ((31۸)).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «الشريعة» للآجري (۱۷۱۲، ۱۷۲۳)، (۱۷۲۳)، و«فضائل الخلفاء الراشدين» (۱۸۹)، و«التمهيد» (۱۲۹/۲۲)، و«تاريخ دمشق» (۱۲۹/۶۲)، و«تاريخ الإسلام» (۱۲۰/۳)، و«تاريخ الخلفاء» (ص۱۳۷).

٢٨ ـ لما اجتمع الأنصار في السَّقِيفة كان اجتماعهم لاختيار خليفة منهم؛ لأنهم \_ كما يرون \_ أهل الدار، فالمدينة دارهم، وهم حكامها قبل هجرة النبي وهم إليها، فإذا تُوفِّي النبيُ وهم فلترجع الإمرة لهم.

فهل كانوا سيتفاوضون في هذا الأمر، ويتوجهون هذا التوجه لو كان عندهم عهد من رسول الله على الله الله الله على العلى الله على من بعده؟

وعندما جاءهم أبو بكر وعمر را طرح بعضهم حلاً وسطاً في نظرهم، وقالوا: منا أميرٌ، ومنكم أميرٌ (١).

إن الذي نعتقده \_ ولا نظن بالأنصار غيره \_ أنه لو كان هناك عهد لعلي الله المناك عهد لعلي المناك عهد لله المسجد ساعدة، ولرأيتهم مجتمعين عند علي المسجد يقولون له: نبايعك على ما عاهدنا عليه رسول الله يوم

<sup>(</sup>۱) ینظر: «مصنف عبد الرزاق» (۹۷۰۸)، و «سیرة ابن هشام» (۲۰۰۲)، و «مصنف ابن أبي شیبة» (۳۷۰۶)، و «مسند أحمد» (۱۳۳، ۳۹۱)، و «صحیح البخاري» (۳۱۲۷ ـ ۳۲۷۰)، و «تاریخ الطبري» (۲۱۸/۳).

عاهدناه. فهم أهل الوفاء والصدق، فإذ لم يفعلوا ذلك علمنا أنه لم يكن ثمَّ عهد ولا وصاة.

19 في قبول عليً عَلَيْ أن يكون ضمن الستة أهل الشُّورى الذين رشَّحهم عمر وَهُ ليختار المسلمون أحدَهم للخلافة بعد موته، وبقاء عبد الرحمن بن عوف وَهُ ثلاثة أيام يستشير الناسَ ويخايرهم بين عليِّ وعثمان وَهُ (١)؛ دلالةٌ على أنه لم يكن ثمَّ عهدٌ ولا وصاة، فلو كان عند علي علي عهد لأظهره وأشهره وذكّر الناسَ به.

ولو كان الرسول على أوصى لعلي عَلَيْ ، لقال الناسُ لعبد الرحمن بن عوف عَلَيْهُ: كيف تستشيرنا فيمَن أوصى إليه النبيُّ واستشهد له وعاقد؟

موته، وذهبت طائفة من أهل السنة إلى أن النبي على على خلافة أبي بكر الصديق بأدلة من أظهرها أنه عهد إليه بالصلاة بالناس في مرض موته، وذهبت طائفة من الشيعة إلى أن النبي على نص على خلافة على من بعده نصاً غير جلي في حديث الغدير.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «صحيح البخاري» (۱۳۹۲، ۳۷۰۰).

والصواب أن النبي الله لله ينص لأبي بكر ولا لعلي نصاً جلياً ولا خفياً، وإنما ترك الأمر لشورى المسلمين واجتهادهم، وحمّلهم مسؤولية قرارهم واختيارهم.

والدليل أن أبا بكر عرض على الأنصار في السقيفة بيعة عمر أو أبي عبيدة، فلو كان ثَـم نص جلي أو خفي لفهمه أبو بكر واحتج به في هذا المقام، وما وسعه أن يخالف إشارة النبي ولي في فيشير بغير من أشار إليه تصريحاً أو تلميحاً.

وكذلك علي الله لم يفهم من حديث الغدير إشارة جلية ولا خفية بالخلافة، ولذا لم يحتج به عندما بويع أبو بكر، وعندما بويع عمر، ولا احتج به على أهل الشورى يوم بويع عثمان، ولا احتج به على أصحابه في حادثة التحكيم.

وقد كان علي وأبو بكر أعلم الناس بمرادات النبي والله والماراته وجلي نصه وخفيه.

فليت شعري أي نص هنا جلي أو خفي لم يفهمه من قصد به ولم يفهمه كل من استمعوا إليه وشهدوه، ثم يدعي فهمه من جاء بعدهم بدهور ولم يشهد ما شهدوا ولم يعرف ما عرفوا؟!

الله عندما أوصى أبو بكر لعمر بن الخطاب والمخلافة كان ذلك في مرض موته في كتاب أملاه وهو في غمرات الموت، يعهد فيه بالأمر من بعده لعمر بن الخطاب، بعد أن استشار فيه كبار الصحابة، فلما تُوفِّي قُرئ الكتاب على الناس، فوافقوا كلُّهم، والتزموا كلُّهم، ولم يختلف على عمر اثنان (۱).

فهل يعقل أن يفي الناسُ لأبي بكر رهي بعهد لم يُقرأ عليهم إلا بعد موته، ولا يفون لرسول الله عليه بعهد عاهدهم وعاقدهم عليه في حياته واستوثقهم واستشهدهم؟

إن كل شرف ناله أبو بكر في فسببه إيمانه بمحمد وصحبته وصدق الولاء له، فهل يكون الوفاء لصاحب الرسول أعظم من الوفاء للرسول المالية؟!

<sup>(</sup>۱) ينظر: «طبقات ابن سعد» (۱۸۳/۳)، و«مصنف ابن أبي شيبة» (۲۰۲۰، ۷۰۰۷) و «مسند أحمد» (۲۰۹۱)، و «تاريخ المدينة» لعمر بن شبّة (۲۰۰۲ ـ ۲۲۷)، و «تاريخ الطبري» (۲۲۸/۳)، و «تاريخ دمشق» (۲۱۰/۳۰) و «تاريخ الإسلام» (۲۱۱/۳).

طرفاً محايداً بين بطون قريش؛ لأنه ليس منهم وهم الأنصار، فالأنصار بايعوا رسول الله على نصرته وحمايته، ووقفوا معه والعرب كلها ترميهم عن قوس واحدة، وصرعوا بين يديه في المعارك نصرة له، وزكّاهم الله في كتابه فقال: ﴿ وَالَّذِينَ تَبَوّءُ و الدَّارَ وَالَّإِيمَنَ مِن قَبْلِهِمُ لَلهُ في كتابه فقال: ﴿ وَالَّذِينَ تَبَوّءُ و الدَّارَ وَالَّإِيمَنَ مِن قَبْلِهِمُ لَلهُ في كتابه فقال: ﴿ وَالَّذِينَ تَبَوّءُ و الدَّارَ وَالَّإِيمَنَ مِن قَبْلِهِمُ لَلهُ في كتابه فقال: ﴿ وَالَّذِينَ بَبَوّءُ و الدَّارَ وَالَّإِيمَنَ مِن قَبْلِهِمُ لَلهُ فَي كَتَابِهُ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَهُ مِتّماً أُوتُوا وَيُوكُونَ مَن هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَو كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةُ وَمَن يُوقَ شُحّ وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَو كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحّ نَقْسِهِمْ وَلَو كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحّ نَقْسِهِمْ وَلُوكُونَ ﴾، فهل يمكن أن يخلفوا نقسه من بعده، ويبايعوا مَن لم يعهد إليه؟

إنهم قد وفوا له بالعهد الأول يوم هاجر إليهم أن يمنعوه مما يمنعون منه أُزرهم (۱)، فكانوا أهل صدق ووفاء، حتى أظهر الله بهم دينه، فهل يتصوَّر أن يتخلَّوْا عن عهده وميثاقه ويميلوا عن وصاته إلى رجل غير مَن عهد إليه، وهم في المدينة في دارهم، وهم الكثرة من أهلها، فليسوا قلة ولا ضعفة حتى يُغلبوا على ما لم يريدوه ويقتنعوا به؟

<sup>(</sup>۱) ينظر: «سيرة ابن هشام» (۲۱۷۱)، و«مسند أحمد» (١٤٤٥٠، ١٤٦٥)، و«أخبار مكة» للفاكهي (٢١٥/٤)، و«تاريخ الطبري» (٢١٢/٢)، و«دلائل النبوة» للبيهقي (٤٧٧٢)، و«الكامل في التاريخ» (١٩٢/١)، و«البداية والنهاية» (٤٠١/٤).

له حقَّه.

ثم إن علياً عليه أولى بالأنصار، وهم إليه أقرب من غيره، فهم أخواله أخوال جدّه عبد المطّلب، ولقد ذهب آباؤهم في الجاهلية من المدينة إلى مكة لنصرة عبد المطّلب لما غالبه عمه نوفل على ساحاته وأفنيته، وأخذها منه، فاستعان بأخواله الخزرج، فجاؤوا من المدينة حتى نزلوا الأبطح، واسترجعوا

وفي ذلك يقول الشاعر شمر بن عويمر الكناني (۱)؛ لعَمْرِي لأَخْوال الأغرِّ ابنِ هاشم من اعمامه الأدنين أحنى وأوصل أجابوا على ناي دعاء ابن أختهم وقد ناله بالظلم والغدر نوفل فما برحوا حتى تداركَ حقَّه ورُد عليه بعد ما كاد يُوكلُ جيزى الله خيراً عُصبة خَزْرجية توافوا على برِّ وذو البر أفضلُ توافوا على برِّ وذو البر أفضلُ

<sup>(</sup>۱) ينظر: «أنساب الأشراف» (۷۰/۱)، و«المنمق في أخبار قريش» (ص  $\Lambda \Lambda = \Lambda \Lambda$ )، و«تاريخ الطبري» (۲٤۹/۲)، مع اختلاف في اسم الشاعر، ورواية الأبيات.

فهم الآن بعد الإسلام أحْرَى أن ينصروا ابنه عليّاً، وهو ابن أخت ِ الْقَوْمِ مِنْهُمْ» (١)، وما كانوا ليُسلِموا حقّ عليّ لأبي بكر ولا لغيره، لو اعتقدوا أن له حقّاً يُؤخذ له ويُنصر عليه.

٣٣ ـ بايع الناسُ أبا بكر الصِّدِيق فَيْهَ، واشتهر أمر سعد ابن عُبادة فَيْهَ، وأنه لم يبايع، وقد ورد أن أبا بكر فَيْهَ أرسل إليه أنْ أقبل فبايع؛ فقد بايع الناسُ، وبايع قومُك. فقال: لا والله لا أبايع. فقال بَشِير بن سعد الأنصاري فَيْهَ: يا خليفة رسول الله، إنه قد أبَى ولَجَ، فلا تحرِّكوه وقد استقام لكم الأمر، وإنما هو رجلٌ وحده ما تُرِك. فقبل أبو بكر نصيحته وتركه، وبقي في المدينة سيِّداً شريفاً كريماً عزيزاً في قومه.

ولمَّا تُوفِّي أبو بكر رَفِي وولِي عمرُ رَفِي لم يبايعه سعدٌ رَفِي أبو بكر رَفِي وولِي عمرُ رَفِي لم يبايعه سعدٌ رَفِي أبه ولما لقي عمرُ سعداً قال له سعدٌ رَفِي الله أفضى إليك هذا الأمر، وكان والله صاحبُك أحبَّ إلينا منك (٢).

<sup>(</sup>۱) «مسند أحمد» (۱۲۱۸۷، ۱۳۵۷، ۱۹۵۱)، و«صحيح البخاري» (۲۵۲۸، ۲۸۲۳)، و«صحيح مسلم» (۱۰۰۹).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «طبقات ابن سعد» (۹۹۲۹)، (۹۹٤/۹)، و«تاريخ دمشق» (۲۲٥/۲۰)،
 و«أسد الغابة» (۳۲۹/۳)، و«تاريخ الإسلام» (۱٤٨/۳).

ومع ذلك بقي سعدٌ وهي سيّد الخزرج وكريمهم، لم يعرض أحدٌ لمكانته وسيادته وشأنه في قومه، مع أنه لم يبايع الخليفتين في وقته.

## وهنا ننظر لموقف سعد رها من ناحيتين:

أولاهما: أن سعداً وهي لم يبايع، ولكنه لم يعارض بأن البيعة إنما هي لعلي العلي العلي الميلاء ولو كان ذلك لأعلنه ولتابعه الأنصارُ كلهم، ولكنه لم يبايع؛ لما كان يرى لنفسه ولقومه من المكانة، وأحقيتهم بأن يكون لهم شراكة في الأمر، وكان سعدٌ وهي سيّداً عزيز النفس، فلم يطب نفساً بأن يبايع.

الثانية: إذا كان سعدٌ رَفِيْهُ قد استعلن بعدم البيعة، فهل نظن بعلي عَلَيْهُ أَن يكون معه عهدُ النبي عِلَيْهِ وميثاقُه ثم يعجز عن مثل ما فعله سعدٌ رَفِيْهُ ؟

وإذا كان أبو بكر وعمر لم يعرضا لسعد على حين لم يبايع، فهل كانا يعرضان لعلي الله له لله يبايع؟ وقد كان أبو الحسن أعلى قدراً ومكانة، وأعظم جرأة وشجاعة من سعد لو رأى رأيه، فكيف لو كان عنده عهد من رسول الله وعقد وميثاق؟!

دي قوة وشوكة ونفوذ، وإنما كان من بطن من بطون قريش ذي قوة وشوكة ونفوذ، وإنما كان من بني تَيْم الذين ليس لهم من سيادة قريش شيء، فليس لهم الرِّفادة، ولا السِّقاية، ولا الحِجابة، ولا الراية، ولا الندوة، ولا قبة السلاح، ولا أعنَّة الخيل ونحوها من مآثر قريش (۱).

فلو كان الصِّدِّيق الذي استُخلف من بطنٍ من بطون قريش التي كانت تنافس على الرئاسة والشرف، كبني مخزوم وبني عبد الدار، لقلنا: نَفِس على بني هاشم واستقوى برهطه وعشيرته، كما نَفِس أبو جهل عمرو ابن هشام المخزومي على النبي النبي النبوة وحسده عليها؛ لأنه من بني عبد مناف، ولا تريد بنو مخزوم أن تسلم لهم الشرف، أما أبو بكر فليس له قوة عشائرية يتقوَّى بها، وإنما كانت قوته شورى المسلمين واختيارهم وبيعتهم عن رضا واختيار وطيب نفس.

وكذلك عمر رضي لم يكن من بطن من بطون قريش الكبيرة العديدة، ولذا عندما أراد النبي الم

<sup>(</sup>۱) ينظر: «سيرة ابن هشام» (۱۲۹/۱ ـ ۱۳۲)، و«المنمق في أخبار قريش» (ص ۱۸۹ ـ ۱۸۹)، و«أخبار مكة» للأزرقي (۱۱۰/۱)، و«أخبار مكة للفاكهي (۱۵۸/۵).

قريش أيام الحديبية، استعفى وقال: يا رسولَ الله، إن مكة ليس بها من بني عدي أحدٌ يمنعني (١).

فلم يكن الخليفتان والمنافسة لبني من البطون المنافسة لبني هاشم، فيقال: اغتصبا الحق نَفَاسة، ولا من البطون العديدة القوية، فيقال: اغتصبا الحق مغالبة، وإنما كانت شورى المسلمين واختيارهم ورضاهم هي التي ساقت إليهم عقد المسلمين وبيعتهم.

وم عندما حُوصر عثمان على ناشد الناس بسابقته في الإسلام، وما قاله رسولُ الله على له، فقال: أذكِّرُكم بالله، هل تعلمونَ أن رسولَ الله على قال في جيش العُسْرة: «مَنْ يُنْفِقُ نَفَقَةً مُتَقَبَّلَةً» والناسُ مجهدون معسرون، فجهزتُ ذلك الجيش؟ قالوا: نعم. ثم قال: أذكِّرُكم بالله، هل تعلمون أن بئر رُومة لم يكن يشربُ منها أحدٌ إلا بثمن، فابتعتُها، فجعلتُها للغني والفقير وابن السبيل؟ قالوا: اللهمَّ نعم. وأشياء عدَّدها(٢).

<sup>(</sup>۱) ینظر: «طبقات ابن سعد» (۱۸۹/۰)، و «سیرة ابن هشام» (۳۱۰/۲۱)، و «مسند أحمد» (۱۸۹۱۰)، و «تفسیر الطبري» (۲۷۲/۲۱ ـ ۲۷۲)، و «تاریخ دمشق» (۷۸/۳۹)، و «البدایة والنهایة» (۲۱٤/۲).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «مسند أحمد» (٥١١)، و«صحيح البخاري» ـ معلقًا ـ (١٠٩/٣)، (١٣/٥)، و«تاريخ المدينة» لعمر بن شبّة (١٥٢/١)، و«جامع الترمذي» =

٣٦ - عندما تُوفِّي النبيُ الله المرتدُّون، وقاتلوا أبا بكر رضي الله المرتدُّون، وقاتلوا أبا بكر رضي الله المعتراض على الزكاة، أو على ولاية أبي بكر رضي ، وإراداتهم أن تكون الولاية فيهم، كما قال قائلهم (٢):

أطعنا رسولَ الله ما كان بيننا

فيا لعباد الله ما لأبي بكر؟!

أيورثها بكراً إذا مات بعده

فتلك لعمر الله قاصمة الظهر (٣)

<sup>= (</sup>۳۱۹۹)، و«سنن النسائي» (۲۳۳۲)، و«صحیح ابن خزیمة» (۲۲۸۷، ۱۲۹۹)، و«المستدرك» (۱۹۱۱).

<sup>(</sup>۱) تقدم.

<sup>(</sup>۲) ينظر: «الأم» (۲۲۸/۶)، و«تاريخ المدينة» (۲۷۲/۶)، و«تاريخ الطبري» (۲۲۸/۳).

<sup>(</sup>٣) الأبيات من قصيدة للحطيئة، ينظر: «الكامل» للمبرد (٣٠٨/١).

أقوى حجة يحتجون بها على قتال أبي بكر، ومسوّغاً للتمرد على بيعته.

٣٧ ـ قاتل بنو حَنِيفة مع مُسَيْلمة عصبية له، مع علمهم أنه كـنَّاب، وقاتل بنو أسـد مع طُليحة الأسـدي، وقاتل بنو تَمِيم مع سَـجَاح، وكلهم مدَّعون كذبة، فهل يُعقل أن يكون مع علي السَّرِ حقِّ ثم لا يجد مَن يقوم معه ويناصره ويقاتل عنه، وهو الأبر الأطهر؟!

بدقة مبهرة، فهذا المكان الذي نزله، وهذا الطريق الذي سار فيه، مبهرة، فهذا المكان الذي نزله، وهذا الطريق الذي سار فيه، وتلك السارية التي صلّى إليها، كما وصفوا كلامه وهيئته في قيامه وجلوسه ومشيه ونومه، بل حتى نَفْخه في النوم، وحركة لحيته في الصلاة، وحفظوا أقواله ورووها، بحيث إن ما صحّ عن نبينا عنه هو أضخم تراث مروي عن نبي، فهل يعقل بعد ذلك أن يَعْهد النبي عنه هذا العهد، ويعقد هذا العقد، ثم يَخْفَى أو يُخْفَى، ولا يَظهر ولا يُشهَر؟

٣٩ - خرج ابن الزُّبير رَفِي على يزيد، واجتمع إليه الناس، واعتصم بالبيت، وقاتل حتى قُتل (١١)، وليس لديه عهدٌ ولا وصاة.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تاريخ الطبري» (٦/ ١٨٧ ـ ١٩٣)، و«البداية والنهاية» (١٧٧/١٢ ـ ١٨٦).

أفلم يكن الإمام علي الله يقدر على ما قدر عليه ابن عمته عبد الله بن الزُّبير، أو ما كان الحسن يقدر على ما قدر عليه ابن عمته، وهو الذي شهد الوصاة وسمع العهد؟!

السلام مميّزاً مدركاً مشهد غَدير خُمّ مع والديه؛ فقد حجّ السلام مميّزاً مدركاً مشهد غَدير خُمّ مع والديه؛ فقد حجّ أبوه وأمه مع رسول الله والله ويدُه في يد النبيّ والله وأنه سمع ما قاله النبي ويدّ ووعاه، فقد كان يومها في الثامنة من عمره، ثم صارت إليه الخلافة، واستمكنت في يده ستة أشهر، ثم نزل عن حقّه في الخلافة وهو الأحق بها للمعاوية بن أبي سفيان؛ واصلاحاً بين المسلمين، وحفظاً لكيان الدولة، فهل نتوقع أن يحضر ذلك المشهد، ويسمع تلك الوصاة ثم يتخلّى عنها لابن أبي سفيان؟!

أي إساءة لمقام سيّدنا الحسن عَلَيْ أعظم من هذه، بل مَن سيلوم الناس إذا تخلوا عن هذا العهد وقد تخلّى عنه مَن عُهد به إليه، وحاشاه وحاشاهم.

 من المسلمين، فلما حُوصر في بيته وطُلب منه التخلِّي عن الخلافة استعصم وتلقَّى الموتَ كفاحاً؛ رعايةً ووفاءً لعقدِ المسلمين وبيعتهم.

فهل تظن بالحسن ابن رسول الله على ومَن أمه البَضْعةُ النبوية، وأبوه حبيبُ الله ورسوله ومولى كلِّ مؤمن ومؤمنة أن يتخلَّى عن عقد النبي وعهده ويعطي الخلافة التي هي في يده إلى غيره وهي وَصاة رسول الله إلى أبيه؟

لا يمكن أن نظن بسِبْط رسول الله وريحانته وسلالة البَضْعة النبوية أن يسمع عقد النبي وعهده إلى أبيه، ثم يعجز عما فعله عثمان في لو أُلجئ إليه، وأهون عليه أن يتلقى الموت كفاحاً من أن يتخلّى عن عقد النبي وعهده لو عاقده وعاهده.

الله على الله والمتخلاف أبي بكر على أبي بكر على أبي الله والله أبي بكر على أبي أربعة وثمانون يوماً، وهي مدة قصيرة جدًا لم يغب فيها مَن كان حاضراً، ولم ينس مَن كان ذاكراً، ولم تتغير الأحوال فيقال: كان ذلك في حال ونحن الآن في حال أخرى، فالعهد قريب.

فكيف تحضر هذه الحشود وَصاة النبي الله وعهده، ثم بعد فترة قصيرة يُنقض العهد، وتُغير الوَصاة،

فلا يكون لأحد موقف ردِّ، ولا اعتراض، ولا حتى استغراب وتساؤل؟!

هل يعقل ذلك أو يتصوَّر في أي جيل، فضلاً عن ذلك الجيل اليقظ المتحفِّز إلى رسول الله حبّاً ومتابعةً واقتناءً واحتفاءً؟!

27 ـ أنـزل الله سـورة «النصر» بُشـرى للنبي الله على باكمال مشـروعه الدَّعَوي، وانتهاء مهمته الرسالية على الأرض إذ تحقَّقـت علاماتها، وتهَيُّئِه بعدها للحاق بالرَّفيق الأعلى والمحل الأسنى:

﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ۞ وَرَأَيْتَ ٱلنَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ ٱللَّهِ أَفُواَجًا ۞ فَسَبِّعْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَٱسْتَغْفِرُهُ ۚ إِنَّهُ, كَانَ تَوَّابًا ﴾.

إنها بُشرى باستقامة أمر الدين واستتمامه، وقبول الناس له، ودخولهم فيه.

فيا لله أي بُشرى إذا كان دخولُ الناس في الدين دخولَ نفاق، يدخلون ويبايعون ويعاهدون، ثم ينكثون بأعظم عقد وعهد في يوم وفاة الرسول المناقسة؟

هل سيبشِّر اللهُ عَلَى نبيَّه عَلَى بدخول الناس في دين الله أفواجاً، ويأمره بشكر هذه النعمة بالتسبيح والاستغفار، وهم سيرتدون عن دينه، ويفارقون عهده في يوم وفاته؟!

وأي نصرٍ من الله وفتح لهذا الدين إذا كان صفوة أصحابه الذين تحقّق بهم النصر والفتح سيعاقدونه ويعاهدونه، ثم ينكثون عهده وميثاقه قبل أن يُوارَى جسده الشريف؟ فما الظن إذن بمَن تبعهم وأسلم بعدهم؟

حاشا لله أن تكون هذه عُقبى البُشرى الإلهية لرسول الله عليه في خاتمة عمره وجهاده وبلاغه وبلائه.

ولكنها بُشرى بخلود الدين وبقاء الرسالة ما بقي الليل والنهار، وأن مهمة محمد والله في البلاغ قد انتهت، وحان لحاقه بالرّفيق الأعلى، وسيذهب الرسول، وتبقى الرسالة، وسيموت الداعية، وتبقى الدعوة.

سينطفئ في يوم وفاة الرسول على وقبل غسله وتكفينه ودفنه بنقض أعظم عقد عقد، وعاهد عليه، واستشهد واستوثق منه?! لا يمكن أن يكون هذا هو الإظهار الإلهي، ولا البُشرى القرآنية، ولكنها بُشرى بخلود الدِّين وبقاء الرسالة كما بلَّغها رسول الله وأدَّاها وبايع عليها وعاقد.

27 في إيراد القصة بهذا السياق اتهامٌ للنبي الله وهم بنوع من السذاجة، وأنه خُدع من أقرب الناس إليه، وهم صحبه الأقدمون الأقربون، فعاقدوه وعاهدوه، وهم يضمرون خديعته، وعَبَر ذلك عليه، وهذه هي تهمة المنافقين للنبي وهي يوم قالوا: ﴿هُوَ أُذُنُ ﴾ أي: يعبر عليه خداع القول الذي يسمعه ويُخدع به، فرد اللهُ عليهم قائلاً: ﴿قُلُ أُذُنُ خَيْرِ لَكُمُ ﴾ (١).

مع أننا حينما نقرأ سيرة النبي بي نجد أنه لم يَخْدع أحداً، ولم يخدعه أحداً، وما لم يعلمه النبي بفس بفطنته تنزّل عليه الوحي فأخبره به، ولا يمكن أن يقود البشرية، ويحقّق الإنجاز التاريخي العظيم من كان ساذجاً غرّاً، يتمكّن منه الخادعون والمنافقون، ويَعْبُر عنده تظاهرهم، وما يخفى من كيدهم.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير ابن عطية» (۳/ ٥٢).

24 \_ عُرف عن عليِّ عَلِيً مراجعته الخلفاء، وإبداء رأيه ولو خالفهم، ومن ذلك:

إنكاره على عمر رجم المجنونة، كما في حديث ابن عباس والله مرّ عليُ بن أبي طالب بمجنونة بني فلان، قد زنت، وأمر عمرُ برجمها، فرَجَعَها عليٌّ، وقال لعمرَ: يا أميرَ المؤمنين، ترجمُ هذه؟ قال: نعم. قال: أو ما تذكرُ أن رسولَ الله والله والله وعن النّائم حَتَّى يَسْتَيْقِظَ، وَعَنِ النّائِم حَتَّى يَسْتَيْقِظَ،

وكان عمر رضي يستعيذ بالله من معضلة ليس لها أبو حسن (٢).

وكذلك إنكار عليّ على عثمان و نهيه عن المتعة في الحج، كما في حديث سعيد بن المسيب قال: اختلف عليّ وعثمان وعثمان و هما بعُسْفان في المتعة، فكان عثمان ينهى أن يجمع الرجلُ بين الحجّ والعمرة، وكان عليّ يأمرُ

<sup>(</sup>۱) «مسند أحمد» (۱۱۸۳، ۱۳۲۸، ۱۳۲۸)، و «سنن أبي داود» (۱۳۹۹ ـ ۴۹۹۹)، و «جامع الترمذي» (۱٤۲۳)، و «سنن ابن ماجه» (۲۰٤۱).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «طبقات ابن سعد» (۲۹۳/۲)، و«فضائل الصحابة» (۱۱۰۰)، و«معجم الصحابة» للبغوي (۱۸۱۷)، و«تاريخ دمشق» (٤٠٦/٤٢).

بها، فقال عثمانُ لعليِّ: ألم تعلم أني قد نهيتُ عن هذا؟ قال: بلى. فقال عثمان: أتفعلها وأنا أنهى عنها؟ فقال عليِّ: ما تريد إلى أمر فعله رسولُ الله عليِّ تَنْهَى عنه؟ فقال عثمانُ: دعنا منك. فقال: إني لا أستطيع أن أَدَعَك؛ سمعتُ رسول الله علي يلبِّي بهما جميعاً، فلم أكن لأَدَع سنة رسول الله علي لأحد من الناس. فقال: أجل، ولكنا كنا خائفين، فلما رأى علي ذلك أهل بهما جميعاً (۱).

فانظر إلى كلمت النورانية: لم أكن لأَدَع سنة رسول الله عليه الأحد من الناس.

فهل يمكن إذن أن يدع عهد رسول الله ووصاته لأحد من الناس؟

وهل يتصور أن يستعلن برأيه المخالف في هذه القضايا، ولا يستعلن برأيه أمام آرائهم في أصل الاختيار للخلافة؟! فمعه النص والوصاة والعهد، فيعترض أن يلي الخلافة أحد، وقد نص النبي على الخليفة من بعده.

فهذا الحكم أهم من تلك الأحكام الجزئية وأسبق، وأوثق وأحكم، لو كان ثمة وصاة وعهد!

<sup>(</sup>۱) «مسند الطيالسي» (۹٦)، و«مسند أحمد» (٤٠٢، ٤٣١، ١١٤٦)، و«صحيح البخاري» (١٥٦٣)، و«صحيح مسلم» (١٢٢٣)، و«سنن النسائي» (١٤٨/٥).

25 ـ عندما تولّى أبو بكر على الخلافة سالته فاطمة والعباس عَلَى أن يقسم لهما ميراثهما مما ترك رسول الله على في أرض فدك وسهمه بخيبر، فعن عائشة: أنّ فَاطِمَةَ عَلَىٰ ، وَالعَبَّاسَ، أَتَيَا أَبَا بَكْرٍ يَلْتَمِسَانِ مِيرَاثَهُمَا، أَنَى فَاطِمَةَ عَلَىٰ ، وَالعَبَّاسَ، أَتَيَا أَبَا بَكْرٍ يَلْتَمِسَانِ مِيرَاثَهُمَا، أَرْضَهُ مِنْ فَدَكِ، وَسَهُمُهُ مِنْ خَيْبَرَ، فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ: سَمِعْتُ النّبِيّ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ا

إن سيِّدة نساء العالمين عَلَيْكُ لم تتردَّد في المطالبة بما تعتقده حقّاً لها، وأعلنت رأيها، وأشهرت مغاضبتها لأبي بكر على ، وذلك في شأن الميراث من رسول الله على أفليست الوصية بالخلافة لزوجها وابن عمها أولى أن تذكره وتطالب به؟!

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري» (٤٠٣٥).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «مسند أحمد» (۳۰۹۲، ۳۷۱۱، ۳۷۱۲، ۹۰۹۳)، و«صحيح البخاري» (۲۰۹۳، ۳۰۹۳، ۳۷۱۱)، و«صحيح مسلم» (۱۷۰۹).

وإذا كانت سيدة نساء العالمين تطالب وتغاضب أبا بكر في شأن الميراث، أفلا يستطيع عليٌّ زوجها أن يطالب بوصاته والعهد بالإمامة له، لو كان ثمة عهد ووصاة؟

وهل يجرؤ العباس على المطالبة بميراثه ومواجهة أبي بكر بذلك ولا يجرؤ علي على المطالبة بعهده ووصاته؟

27 ـ علاقة عليً مع أبي بكر والمعاقة محبة واحتفاء وتقدير، يتجلّى ذلك في مشهد أبي بكر أيام خلافته مع علي المسجد بعد صلاة علي المسجد بعد صلاة العصر، فيرى أبو بكر الحسن بن علي الطريق يلعب مع الصبيان، فيُقبل إليه، فيأخذُه ويحمله على عاتقه، وهو ينشد:

وَا بِأَبِي شِبْهُ النَّبِي ليس شبيهاً بعَلَي وَا بِأَبِي شِبْهُ النَّبِي وَعليٌ يمشي إلى جانبه يضحك سروراً بصنيع

أب*ي* بكر<sup>(۱)</sup>.

فهل مشهدٌ أعذب وُدّاً وأقرب قرباً من مشهد الحب البهيج هذا؟

<sup>(</sup>۱) ينظر: «مسند أحمد» (٤٠)، و«صحيح البخاري» (٣٥٤، ٣٧٥٠).

كما يتجلَّى الاحتفاء بينهما في تسمية عليِّ عَلَيْ الحد أبنائه: أبا أبكر، على اسم الصِّدِّيق عَلَيْ، وعاش أبو بكر بنُ عليِّ بن أبي طالب حتى استشهد مع أخيه الحسين عَلِيَة في كَرْبلاء (۱).

وفي زواج علي علي الرملة أبي بكر أسماء بنت عُميس وفي زواج علي علي البنها محمد بن أبي بكر في حَجْره، ونشاته بين يديه، وتعلقه به محبة ونصرة، ولذا كان مع علي علي في معركة الجمل وصفين، وكان على الرَّجَالة يوم الجمل، وولاًه علي علي على مصر، ولما قتل حزن عليه حزناً شديداً، وقال: إني كنتُ لأَعُدُه ولداً، وكان أخ، فعند الله نحتسبه (٣).

ويتجلَّى الحب والاحتفاء في علاقة عليِّ بعمر رَّيُّا، بتزويجه ابنته أم كلثوم بنت علي بن أبي طالب وابنة فاطمة الزهراء عَلَيْ (٤).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «طبقات ابن سعد» (۲/۲۶)، و«تاريخ الطبري» (٥/٢١٨)، و«المعجم الكبير» للطبراني (٢٨٠٣)، و«الثقات» لابن حبان (٢١١/٢).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: «مصنف عبد الرزاق» (۷۹۰۰)، و«الاستيعاب» (۱۷۸٤ ـ ۱۷۸۵)،
 و«تهذيب الكمال» (۱۲۷/۳۵)، و«البداية والنهاية» (۲٤٤٦ ـ ٤٤٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: «معرفة الصحابة» لأبي نعيم (١٦٨/١)، و«أسد الغابة» (٩٧/٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «سيرة ابن اسحاق» (٢٤٨/١)، و«طبقات ابن سعد» (٢٩/١٠)، =

150

وإنما خطبها عمرُ على الله على على القربي من النسب الشريف، وقال: إني سمعتُ القُربي من النسب الشريف، وقال: إني سمعتُ رسولَ الله على يقولُ: «كُلُّ نَسَب وَسَبَب مُنْقَطِعٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، إِلَّا نَسَبِي وَسَبَبِي»، فأحببتُ أن يكون بيني وبين رسول الله على سببٌ ونسبٌ (۱).

فولدت أم كلثوم لعمر ابنه زيد بن عمر الأكبر، ورقية بنت عمر، وعاش زيد حتى توفي شابًا مع أمه أم كلثوم في يوم واحد (٢).

ومن مشاهد الؤدِّ بين عليِّ وعمرَ رَفِّ تسمية عليِّ أحدَ أبنائه: عمر، على اسم الفاروق، وكان وُلد في خلافة عمر، فسماه عمر باسمه، ووهبه غلاماً اسمه: مُورِّق، ورضى

<sup>=</sup> و«الذرية الطاهرة» (ص ٦١، ١١٦)، و«تاريخ دمشق» (٤٨٢/١٩)، و«أسد الغابة» (٣٧٧/٧)، و«الإصابة» (١٢٤/٤).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «مصنف عبد الرزاق» (١٠٣٥٤)، و«سنن سعيد ابن منصور» (٥٢٠)، و«فضائل الصحابة» لأحمد (١٠٦٩، ١٠٧٠)، و«الشريعة» للآجري (١٧١٤، ١٧١٤)، و«مسند الفاروق» (١٨٩٨ ـ ٣٩٢)، و«السلسلة الصحيحة» (٢٠٣٦).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «طبقات ابن سعد» (۲۹/۱۰)، و«التاريخ الأوسط» للبخاري (۱۰/۱۱)، و«سنن البيهقي» (۱۱۲/۱ ـ ۱۱۲)، و«دلائل النبوة» للبيهقي (۱۰۲/۷)، و«تاريخ دمشق» (۴۸۳/۹)، و«سير أعلام النبلاء» (۴۸۳/۷)، و«الوافي بالوفيات» (۲/۱۵)، ۲۷۲).

عليٌّ بذلك وأقره، وعاش عمر بن علي بن أبي طالب إلى عهد الوليد بن عبد الملك(١).

ولما تُوفي عمر وقف على سريره، وقف عليه على سريره، وقف عليه علي علي الحرارة وقف عليه علي الحرارة فترحم عليه، وقال: ما خلّفتُ أحداً أحباً إلى أن أن أن الله بمثل عمله منك، وايْهُ الله، إن كنتُ لأظنُ أن يجعلك الله مع صاحبيك، وحسبتُ أني كنتُ كثيراً أسمعُ النبي على يقولُ: «ذَهَبْتُ أَنَا وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ، وَدَخَلْتُ أَنَا وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ، وَدَخَلْتُ أَنَا وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ، وَحَرَجْتُ أَنَا وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ» (٢).

فهل يمكن أن تكون هذه العلاقة الحفيَّة بهما وهو يراهما غاصبين لحقِّه، ناكثين بعهد رسول الله عِلَيْهِ إليه؟!

<sup>(</sup>۱) ينظر: «مقتل أمير المؤمنين علي» (۱۲۷)، و«تاريخ دمشق» (۳۰٤/٤٥)، و«سير أعلام النبلاء» (۱۳٤/٤).

<sup>(</sup>۲) «صحيح البخاري» (٣٦٨٥)، و«صحيح مسلم» (٢٣٨٩).

هَاشِم وَبَنُو الْمُطَّلِبِ شَعِيْ وَاحِدٌ» (۱) ، فكيف لم يتكلم أحدٌ منهم أو يعترض؟ وكيف لم يُذْكَر لهم موقف جماعي على أخذ الأمر الذي عهد به النبي الله إليهم في شخص علي على ما نَعْلَمه من قوة علاقة القُربي بينهم؟!

لقد وقف بنو هاشم وبنو المطّلب مع النبي ﷺ مسلمُهم وكافرُهم أمام قريش كافةً في حصار الشّعْب، أفلا يقفون مع عليّ عليه ومعه عهد النبي ﷺ وميثاقه؟!

24 عندما وقف الإمام الحسين بكربلاء جعل يناشد أهل الكوفة ويقول: لَا تَعْجَلُوا، وَاللهِ مَا أَتِيتُكُم حَتَّى أَتَنْنِي كُتُبُ أَمَاثِلِكُم بِأَنَّ السُّنَّة قَدْ أُمِيتَتْ، وَالنِّفَاق قَدْ نَجَمَ، وَالنِّفَاق قَدْ نَجَمَ، وَالنِّفَاق قَدْ نَجَمَ، وَالخَدُوْدَ قَدْ عُطِّلَتْ؛ فَاقْدَمْ، لَعَلَّ الله يُصلِحُ بِكَ الأُمَّة، وَالحُدُوْدَ قَدْ عُطِّلَتْ؛ فَإِذْ كَرِهتُم ذَلِكَ، فَأَنَا رَاجِعٌ، فَارْجِعُوا إِلَى أَنْفُسِكُم؛ فَأَتَيْتُ؛ فَإِذْ كَرِهتُم ذَلِكَ، فَأَنَا رَاجِعٌ، فَارْجِعُوا إِلَى أَنْفُسِكُم؛ هَلْ يَصلُحُ لَكُم قَتْلِي، أَوْ يَجِلُّ دَمِي؟ أَلَسْتُ ابْنَ بِنْتِ فَلْ يَصلُحُ لَكُم قَتْلِي، أَوْ يَجِلُّ دَمِي؟ أَلَسْتُ ابْنَ بِنْتِ فَيْ كَمِ مَا فَوْلُ رَسُولِ اللهِ عَلَى وَلِي أَكُم قَوْلُ رَسُولِ اللهِ عَلَى وَفِي أَخِي: عُمُومَتِي؟ أَلَمْ يَبلُغُكُم قَوْلُ رَسُولِ اللهِ عَلَى وَفِي أَخِي: عُمُومَتِي؟ أَلَمْ يَبلُغُكُم قَوْلُ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ فِي وَفِي أَخِي: عُمُومَتِي؟ أَلَمْ يَبلُغُكُم قَوْلُ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ فِي وَفِي أَخِي: عَمْدَانِ سَيِّدًا شَبَابِ أَهْلِ الجَنَّةِ؟» (٢٠).

<sup>(</sup>۱) «صحیح البخاري» (۳۱٤۰، ۳۰۰۲، ۲۲۹).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «المنتظم في تاريخ الملوك والأمم» (٥/ ٣٣٩)، و«سير أعلام النبلاء» (٣/ ٣٠٦).

فكيف ذَكَّرهم بفضائله وفضائل أبيه وأخيه وأعمامه ولم يُذَكِّرهم بحديث الغدير ويناشدهم به؟ ولم يذكر أنه وارث الوصاية من بعد أخيه لو كانت ثم وصاية وعهد؟

29 ـ قال السيد محمد رشيد رضا في «تفسير المنار» عند قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِكً وَ وَإِن لَمْ تَعْفَلُ فَا بَلَغُت رِسَالتَهُ وَاللّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾: إننا نجزم بأن مسألة الإمامة لو كان فيها نص من القرآن أو الحديث لتواتر واستفاض، ولم يقع فيها ما وقع من الخلاف، ولتصدّى عليّ للقيام بأمر المسلمين يوم وفاة النبي عن فخطبهم وذكّرهم بالنص، وبيّن لهم ما يحسن بيانه في ذلك الوقت، وكان هو الواجب عليه لو كان يعتقد بأمر من الله ورسوله.

ولكنه لم يقل ذلك، ولا احتجَّ بالآية هو ولا أحدٌ من آل بيته وأنصاره الذين يفضِّلونه على غيره، لا يوم السَّقِيفة، ولا يوم الشُّـورى بعد عمر، ولا قبل ذلك ولا بعده في زمنه، وهو هو الـذي كان لا تأخذه في الله لومةُ لائم، ولم يعرف التَّقِيَّة في قـول ولا عمل؛ وإنما وُجـدت هذه المسائل، ووُضعت لها الروايات، واستُنبطت الدلائل بعد تكوُّن الفِرَق، وعصبية المذاهب.

والوصية بالخلافة لا مناسبة لها في سياق محاجة أهل الكتاب، فهي مما لا ترضاه بلاغة القرآن، بل لو أراد النبيُّ النص على خليفته من بعده، وتبليغ ذلك للناس، لقاله في خطبته في حجة الوداع، وهي التي استشهد الناس فيها على تبليغه فشهدوا، وأشهد الله على ذلك.

دع سياق الآية وما قبلها وما بعدها؛ فإنها هي نفسها لا تقبل أن يكون المراد بالتبليغ فيها تبليغ الناس إمارة علي، وأما المتبادر من الآية فالظاهر أنه الأمر بالتبليغ العام في أول الإسلام، فتأمّل الآية في ذاتها بعين البصيرة، لا بعين التقليد.

وأما الحديث فنهتدي به، نُوالي عليّاً المُرتضى، ونُوالي مَن والاهـم، ونُعادي مَـن عاداهم، ونعدُّ ذلك كموالاة رسول الله عليه، ونؤمن بأن عِترته على مفارقة الكتاب الذي أنزله الله عليه، وأن الكتاب والعِترة خليفتا الرسول، فقد صحَّ الحديث بذلك في غير قصة الغدير، فإذا أجمعوا على أمـر قبلناه واتبعناه، وإذا تنازعوا في أمر رددناه إلى الله والرسول. انتهى باختصار (۱).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تفسير المنار» (۳۸۶ ـ ۳۸۷).

•• - إن هـ ذا النبـي الكريم الله السه الله ليكون رسوله إلى الثقلين الجن والإنس، وأن يكون خاتم الرسـل وأفضلهم، وجعل مهمته اسـتنقاذ البشرية كافة، وجعل دينه باقياً إلى قيام الساعة، لا يعقل أن تكون قضيته ومهمته الكبرى توريث الملك والسياسة لقرابته، وإيثارهم على غيرهم، وتمييزهم على من سواهم.

فهل تختصر مهمة النبي العظيم في هذا الهدف الشخصى الأسري؟!

إن مهمة الرسول عِيه هي تعبيد الناس لرب العالمين، واستنقاذهم من الضلال والحيرة إلى نور البصيرة والهداية: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَنِهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَـذِيرًا ﴿ وَدَاعِيًا إِلَى ٱللهِ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجًا مُّنِيرًا ﴾، ولم يرزأ عِيه الناس شيئًا من دنياهم، ولا نافسهم في أموالهم وولايتهم، ولا سألهم أجراً على بلاغه رسالة الله إليهم، ﴿ قُلُ مَا سَأَلَتُكُم مِّنْ أَجْرِ فَهُو لَكُمُ لِنَهُ مِنْ أَجْرِ فَهُو لَكُمُ لِ شَيْءٍ شَهِيدُ ﴾.

القول بأن النبي عليها والياً يخلفه في غيبته، فكيف يدع الأمة بعد وفاته بلا ولاية ولا وصي ؟

والجواب: أن السفر هو غياب مؤقت يعهد فيه بولاية المدينة إلى وال هو حاكم مؤقت بسلطات محدودة.

وأما الولاية بعد وفاته ولي فهي ولاية عامة دائمة، بسلطات كاملة، ولذا تركها ولي للأمة لتختار حاكمها بالطريقة التي تناسبها من خلال الشورى، ولكل عصر وحالة طرقها المناسبة لها في الاختيار والتعيين.

ولو أوصى النبي الله لخليفة من بعده لكانت سنة متبعة، فترتهن الأمة للحاكم في حياته ولمن يعهد إليه بعد وفاته، ولبقيت الطريقة الوحيدة لتولي الحكم هي العهد من الحاكم السابق للذي يليه.

ولكان هذا هـو نمط الحكم الإسـلامي في كل بلد إسـلامي إلى يومنا هذا، ولغابت الشورى وغُيِّبت الأمة، ولذا فإن الطريقة النبوية في عدم النص على الخليفة تفويضٌ للأمة، وتأهيـلٌ لها في اتخاذ قرارها في مسار المبادئ العامـة للحكم التـي حددها لهم كالشـورى، والجماعة ونحوها.

٥٢ ـ وعندما ننظر الآن في مسار التاريخ وما فيه من تموجات وتقلبات، نعلم بيقين أنه كان من لطف الله بخلقه، وحكمته البالغة في شرعه، ألّا يعهد النبيُّ الله

بالخلافة لأحدٍ بعده؛ لأن سياسة الدولة واختيار الحاكم وطرق الحكم أمر دنيوي، يختلف الاجتهاد فيه باختلاف الأحوال والأزمان، فتَرَكَ النبيُ على الأمة من غير عهد صريح بالخلافة ينص على أحد من أصحابه بعينه، فتولَّى عمر على أبو بكر رهيه بطريقة الشُّوري المصغَّرة، وتولَّى عمر وتولَّى عمر وتولَّى عمر الله بعد استشارة أُولي الرأي والمشورة، وتولَّى على النه وتولَّى على النه بالشوري الموسَّعة، وتولَّى على النه بانتخاب الناس له، فلم يكن في وقته مَن يختاره الناس عليه، وَوُلِّي الإمام الحسن بن علي الخلافة ثم تنازل عليه، وَوُلِّي الإمام الحسن بن علي عليه الخلافة ثم تنازل عليه وحرج الإمام الحسين المنه عليه المخلافة؛ استنقاذاً للأمة.

فتنوع الطرق في فترة محدودة بين الخلفاء مؤذنٌ بأن لكل عصر ما يلائمه.

وإن من حكمة الشارع وسعة الشرع أن تُركت طريقة تولِّي الإمامة غير منصوصة؛ لتكون مساحة الاجتهاد والتنوع فيها واسعة بما يناسب تغيرات الناس وتطورات الأحوال.

من بعده فَلِمَ لَمْ يؤثرهم بها في حياته، فلم يول على مكة حين فتحها أحدا من بني هاشم وإنما ولى عليها

عَتَّاب بن أُسِيد من بني أمية بن عبد شمس، وولى على الطائف عثمان بن سعيد بن العاص من بني أمية بن عبد شمس، ولم يول أحداً من بني عبد المطلب؟!

30 - تمت البيعة للصديق في سقيفة بني ساعدة وهي من دور الأنصار وهي سقيفة سيدهم سعد بن عبادة، ولم يكن فيها من المهاجرين إلا ثلاثة: أبو بكر، وعمر وأبو عبيدة وهم قلة في كثرة من الأنصار، ومع ذلك اقتنعوا ولم يضعفوا أو يستضعفوا.

وه و في غزوة الأحزاب وأثناء شدة حصار الخندق أرْسَلَ النّبِيُ عَلَيْ إِلَى عُيَيْنَة بْنِ حِصْنِ بْنِ بَدْرٍ الْفُزَارِيِّ، وَهُوَ مَعَ أَبِي سُفْيَانَ: يَوْمَئِذٍ رَأْسُ الْمُشْرِكِينَ مِنْ غَطَفَانَ، وَهُوَ مَعَ أَبِي سُفْيَانَ: وَمُو مَعَ أَبِي سُفْيَانَ: وَمُو مَعَ أَبِي سُفْيَانَ: وَمُرَ الْأَنْصَارِ أَتَرْجِعُ بِمَنْ مَعَكَ هِزْ غَطَفَانَ؟ وَتُحَذِّلُ بَيْنَ الْأَحْزَابِ؟»، فَأَرْسَلَ إِلَيْهِ عُيَيْنَةُ إِنْ مَعَلْتَ لِي الشَّطْرَ فَعَلْتُ، فَأَرْسَلَ إِلَيْهِ عُييْنَةُ إِنْ جَعَلْتَ لِي الشَّطْرَ فَعَلْتُ، فَأَرْسَلَ إِلَى سَعْدِ بْنِ مُعَاذٍ وَهُو سَيِّدُ الْخَزْرَجِ فَقَالَ جَعَلْتَ لِي الشَّطْرَ فَعَلْتُ، فَأَرْسَلَ إِلَى سَعْدِ بْنِ مُعَاذٍ وَهُو سَيِّدُ الْخَزْرَجِ فَقَالَ مَيْدُ الْأَوْسِ، وَإِلَى سَعْدِ بْنِ عُبَادَة وَهُو سَيِّدُ الْخَزْرَجِ فَقَالَ لَهُمَا: «إِنَّ عُييْنَةَ بْنَ حِصْنِ قَدْ سَالَنِي نِصْفَ ثَمَرِكُمَا عَلَى سَعْدِ بْنِ عُبَادَة وَهُو سَيِّدُ الْخَزْرَجِ فَقَالَ لَهُمَا: «إِنَّ عُييْنَة بْنَ حِصْنِ قَدْ سَالَنِي نِصْفَ ثَمَرِكُمَا عَلَى الشَّوْرَ فَهُو سَيِّدُ الْخَزْرَجِ فَقَالَ الشَّعْرَ فَعُلْدَ الْمَنْ مُعَهُ مِنْ غَطَفَانَ، وَيُخَذِّلَ بَيْنَ الْأَحْزَابِ، وَإِنِّي عَيْنَةَ الثَّلُثَ فَأَبَى إِلَّا الشَّطْرَ، فَمَاذَا تَرَيَانِ؟» قَالًا: يَا رَسُولَ اللهِ إِنْ كُنْتَ أُمِرْتَ بِشَعِيْ فَامْضِ لِأَمْرِ اللهِ، يَا رَسُولَ اللهِ إِنْ كُنْتَ أُمِرْتَ بِشَعْمٍ فَامْضَ لِأَمْرِ اللهِ، يَا رَسُولَ اللهِ إِنْ كُنْتَ أُمِرْتَ بِشَعْيَ فَامْضَ لِأَمْرِ اللهِ،

فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عِلَى اللهِ عَلَيْكُمَا، وَلَكِنْ هَذَا رَأْيِي أَعْرِضُهُ عَلَيْكُمَا»، فَقَالَ لَهُ أَسْتَأْمِرْكُمَا، وَلَكِنْ هَذَا رَأْيِي أَعْرِضُهُ عَلَيْكُمَا»، فَقَالَ لَهُ سَعْدُ بْنُ مُعَاذِ: يَا رَسُولَ اللهِ، قَدْ كُنَّا نَحْنُ وَهَوُلَاءِ الْقَوْمُ عَلَى الشِّرُكِ بِالله وَعِبَادَةِ الْأَوْثَانِ، لَا نَعْبُدُ الله وَلا نَعْرِفُهُ، وَهُمْ لَا يَطْمَعُونَ أَنْ يَأْكُلُوا مِنْهَا تَمْرَةً إِلَّا قِرَى أَوْ بَيْعاً، وَهُمْ لَا يَطْمَعُونَ أَنْ يَأْكُلُوا مِنْهَا تَمْرَةً إلَّا قِرَى أَوْ بَيْعاً، وَهُمْ لَا يَطْمَعُونَ أَنْ يَأْكُلُوا مِنْهَا تَمْرَةً إلَّا قِرَى أَوْ بَيْعاً، فَعَلِيفِ مَا لَنَا لللهُ بِالْإِسْلَامِ وَهَذَانَا لَهُ وَأَعَزَّنَا بِكَ وَبِهِ، فَعَلِيهِمُ إلَّا اللهُ بِالْإِسْلَامِ وَهَذَانَا لَهُ وَأَعَزَّنَا وَبَيْنَهُمْ، قَالَ نَعْطِيهِمُ إلَّا السَّيْفَ حَتَى يَحْكُمَ اللهُ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ، قَالَ لَا لُهُ عَلِيهِمْ إلَّا السَّيْفَ حَتَى يَحْكُمَ اللهُ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ، قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ : «فَأَنْتَ وَذَاكَ» (۱).

وهذا الموقف من سيد الأوس سعد بن معاذ يعبر عن موقف جماعي للأنصار جميعاً، حكاه عنهم سعد بن معاذ، وما كان له أن يقول ذلك إلا وهو على بصيرة من حال قومه، وقوتهم، ومنعتهم، واستبسالهم في الدفاع عن حقهم.

فهل يمكن أن يقفوا هذا الموقف الصارم في حياته على وأن يحموا ثمار المدينة بحد السيوف، ثم نتصور أن يضعفوا هم وقومهم يوم وفاته عن أمر يعتقدونه ديناً ووصاة نبوية؟

<sup>(</sup>۱) «مصنف عبد الرزاق» (۹۷۳۷)، و«سيرة ابن هشام» (۲/ ۲۲۳).

٥٦ ـ بلغ ابن عمر أن رجلاً نال من عثمان فدعاه عبد الله بن عمر فأقعده بين يديه فقرأ عليه: ﴿ لِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيكرِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضُونَا وَيَنصُرُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ أَوْلَيْكَ هُمُ ٱلصَّادِقُونَ ﴾. قال: أمن هؤلاء أنت؟ قال: لا. ثم قرأ عليه: ﴿ وَلَا يَحِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَحَةً مِّمَّآ أُوتُواْ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ - فَأُولَيِّكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾. ثم قال له: أمن هؤلاء أنت؟ قال: لا، ثم قرأ عليه: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَٰنِ وَلَا تَجَعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلًّا لِّلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوثُ رَّحِيمٌ ﴾. ثم قال: أمن هؤلاء أنت؟ قال: أرجو أن أكون منهم. قال عبد الله: لا والله ما يكون منهم من يتناولهم وكان في قلبه الغل عليهم.

وسلامتك من الغل عليهم، تنال شرف ثناء الله عليهم، وتلحق بكريم ثوابه لهم.

٧٠ ـ إن النــص علــي الإمامة والخلافة لتكــون ديناً ومعتقداً لا يصح إيمان أحد إلا باعتقاده لا يمكن أن يكون بنص محتمل وإنما يكون بنص صريح الدلالة، جلى المعنى، لا لبس فيه، ولا احتمال لمعان أخرى، بينما هذا النص يحتمل معانى واسعة، وكذلك الآية: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِّغُ مَا أَنزِلَ إِلَيْكَ مِن رِّبِّكَ ﴾ فإنها ليست صريحة الدلالة، وقضية مثل هذه لا بد أن تكون صريحة الدلالة، واضحة المعنى، ولا يمكن أن يذكر الله ركال فدية هدي التمتع بكلام صريح لا يحتمل غيره فيقول: ﴿فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ فِي ٱلْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمْ تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ﴾ بينما يذكر القضية الضخمة الكبرى وهي الخلافة بهذا النص المجمل المحتمل لمعان كثيرة، ولا يمكن أن تذكر الصلاة في القرآن قرابـة «١٠٠» مرة، والذكـر أكثر مـن «٢٦٠» مرة، والصبر أكثر من «١٠٠» مرة، والوصايا والمواريث قرابة «٧٠» مرة، والعفو أكثر من «٣٠» مرة، وهكذا تكررت أوامر كثيرة بنص صريح مؤكد، ولم تذكر الوصية بإمامة أمير المؤمنين بنص صريح مرة واحدة برغم أهميتها وآكديتها ومنزلتها من الدين عند من يرى ذلك.

٥٨ ـ دلالـة المصاهـرات التي اسـتمرت بين بيوت الخلفاء أبي بكر وعمـر وعثمان وبيوت أميـر المؤمنين علي بن أبي طالب، ولا تكون هـذه المصاهرات إلا في بيوت قد عمر الود بينها.

واستمرت هذه المصاهرات بين أبنائهم وأحفادهم (۱)، ومن ذلك:

#### أولاً: آل أبي بكر:

١ ـ تزوج الحسن بن علي بن أبي طالب حفصة بنت عبد الرحمن بن أبي بكر.

٢ ـ تزوج موسى «الجون» بن عبد الله «المحض» ابن الحسن بن علي بن أبي طالب أمَّ سلمة بنت محمد ابن طلحة بن عبد الله بن عبد الرحمن بن أبي بكر.

٣ ـ تــزوج محمد الباقر بــن علي بن الحســين ابن علي بن أبــي طالب أمَّ فروة بنت القاســم بن محمد ابن أبي بكر، وكانت أمها من أحفــاد أبي بكر الصديق، فهي

<sup>(</sup>۱) ينظر: «بحار الأنوار» للمجلسي (۲۸۷/۷۸) (۲۰۱/۲۲)، و «تاريخ اليعقوبي» (۱۲۲/۲)، و «أعيان الشيعة» لمحسن الأمين (٤٨٦/٣)، و «رياض المسائل» للطبطبائي (۲۱٤/۱۲)، و «الآل والأصحاب محبة وقرابة» (۲۱ ـ ۳۰).

أسماء بنت عبد الرحمن بن أبي بكر الصديق، وكان من حاصل زواجهما جعفر بن محمد بن علي بن الحسين ابن علي الملقب بجعفر الصادق.

ولهذا السبب يقول جعفر الصادق: ولدني أبو بكر مرتين<sup>(۱)</sup>.

تزوج إسـحاق بن عبد الله بن علي بن الحسـين
 كلثم بنـت إسـماعيل بن عبد الرحمن بن القاسـم ابن
 محمد بن أبي بكر.

#### ثانياً: آل عمر:

الله تزوج عمر بن الخطاب علي أمَّ كلثوم بنت علي ابن أبي طالب حفيدة النبي الله وأنجبت له زيد بن عمر ابن الخطاب ورقية.

وكان زيد يفتخر بأبويه عمر وعلي رفي الله ويقول: أنا الخليفتين.

٢ ـ تزوج الحسين بن علي بن علي بن الحسين ابن علي بن أبي بكر ابن علي بن أبي بكر ابن عبد الله بن عمر.

<sup>(</sup>۱) «كشف الغمة» للإربلي (۳۷٤/۲)، و«معجم رجال الحديث» للخوئي (۵۹/۱۵).

#### ثالثا: آل عثمان:

- ٣ ـ تــزوج أبان بــن عثمان بن عفــان أمَّ كلثوم بنت عبد الله بن جعفر بن أبى طالب.
- ٤ ـ تزوج زيد بن عمرو بن عثمان بن عفان سكينة بنت الحسين بن علي بن أبي طالب.
- ـ تزوج عبد الله بن عمرو بن عثمان بن عفان فاطمة بنت الحسين بن علي بن أبي طالب.
- 7 تزوج إبراهيم بن عبد الله بن الحسن بن الحسن ابن علي بن أبي طالب رقية بنت محمد بن عبد الله ابن عمرو بن عثمان بن عفان.
- ٧ تزوج إسحق بن عبد الله بن علي بن الحسين ابن علي بن أبي طالب عائشة بنت عمر بن عاصم بن عمر ابن عثمان بن عفان.
- 90 \_ وإذا نظرنا إلى أسماء آل البيت وجدنا أسماء الخلفاء حاضرة في أسمائهم، ولم يتحر الآباء تسمية الأبناء بأسماء الخلفاء إلا ولهم قدر ومكانة في نفوسهم، وودٌ في قلوبهم(١)، ومن ذلك:

<sup>(</sup>۱) ينظر: «تاريخ دمشق» لابن عساكر، و«الطبقات الكبرى» لابن سعد، =

# أ ـ تسمية علي علي الله ثلاثة من أبنائه بأسماء الخلفاء م:

- أبوبكر بن علي بن أبي طالب، استشهد مع أخيه الحسين في كربلاء.
  - عمر بن علي بن أبي طالب.
- عثمان بن علي بن أبي طالب، استشهد مع أخيه الحسين في كربلاء.

# ب ـ سمى الحسن والحسين أبناءهما بأسماء الخلفاء وهم:

- أبوبكر بن الحسن بن علي بن أبي طالب، استشهد
   مع عمه الحسين في كربلاء.
- عمر بن الحسن بن علي بن أبي طالب، استشهد
   مع عمه الحسين في كربلاء.
- عمر بن الحسين بن علي بن أبي طالب، استشهد مع أبيه الحسين في كربلاء.

<sup>=</sup> و«أنساب الأشراف» للبلاذري، و«منتهى الآمال» لعباس القمي، و«الإرشاد» للمفيد، و«معجم الحديث» للخوئي، و«الآل والأصحاب محبة وقرابة» (۱۹ ـ ۲۰).

- ج \_ سمى علي بن الحسين زين العابدين اثنين من أبنائه بأسماء الخلفاء وهم:
  - عمر بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب.
- عثمان بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب.
- د ـ سمى موسى الكاظم اثنين من أبنائه بأسماء الخلفاء هم:
- أبوبكر بن موسى بن جعفر بن محمد بن علي ابن الحسين بن علي بن أبي طالب.
- عمر بن موسى بن جعفر بن محمد بن علي ابن الحسين بن على بن أبى طالب.
- ه\_ وكما سموا الأبناء بأسماء الخلفاء فقد سموا البنات بأسماء أمهات المؤمنين، ومن ذلك:
  - عائشة بنت جعفر الصادق.
  - وعائشة بنت موسى الكاظم.
    - وعائشة بنت على الرضا.
      - وعائشة بنت الجواد.
- ٦٠ كان عمر رَفِي علياً عَلِي على المدينة إذا سافر منها، ومن ذلك أنه رَكِبَ فِي الْجُيُوشِ مِن الْمَدِينَةِ، فَنَزَلَ

عَلَى مَاءٍ قريب من المدينة يُقَالُ لَهُ: صِرَارٌ. فَعَسْكَرَ بِهِ عَازِماً عَلَى عَزْوِ الْعِرَاقِ بِنَفْسِهِ، وَاسْتَخْلَفَ عَلَى الْمَدِينَةِ عَلِيَّ ابْنَ أَبِي ظَالِبٍ، وَاسْتَصْحَبَ مَعَهُ عُثْمَانَ بْنَ عَفَّانَ وِسَادَاتِ الصَّحَابَةِ، ثُمَّ عَقَدَ مَجْلِساً لِاسْتِشَارَةِ الصَّحَابَةِ فِيمَا عَزَمَ عَلَيْهِ، فأشار عليه عبد الرحمن بن عوف بالرجوع إلى المدينة وأن يرسل رجلاً غيره، فمال الناس لهذا الرأي ورجع عمر (۱).

وقد ولى عمر علياً المدينة عدة مرات حتى إنه يغلب على الظن أن عمر لم يسافر من المدينة إلا كان علي مرافقه في سفره أو خليفته في المدينة (١)، ولا يكون ذلك لولا الثقة والحب المتبادل بين أمير المؤمنين عمر وأمير المؤمنين على عليهما رضوان الله وسلامه.

71 ـ دلالة قوله تعالى: ﴿ كُنتُمُ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ فهذه الخيرية لهذه الأمة بالمؤهلات المذكورة: ﴿ تَأْمُرُونَ فِي الْمُعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكِ ﴿ وَأُولِى وَأُولِى وَأُولِ مِن يخاطب بهذا الخطاب هم الأمة الذين كانوا مع النبي عَيْقَ ، فأين كانوا بعد أن توفي النبي عَيْق وغير العهد ونقضت الوصاة، إن كان ثمة عهد ووصاة؟!

<sup>(</sup>۱) ينظر: «البداية والنهاية» (۹/ ٦١٣).

<sup>(</sup>۲) ينظر: «تاريخ اليعقوبي» (۱٤٧/٢).

وأين قيامهم بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وأداء الشهادة والقيام بها؟!

17 ـ لا يصح أن نعتقد أننا لا نرفع قيمة الإمام على على الله إلا بخفض بقية الصحابة، فنصوره بأنه المؤمن بين منافقين، والوفي بين غادرين، والثابت بين متغيرين، ولكن علياً كان خَيِّراً بين أخيار، وبطلاً بين أبطال، ومع ذلك ظهر تميزه وفضله، ولم يُغمر بسبب كثرة المميزين حوله، وإن من الجناية على علي أن نظن أن ضوءه لا يشع إلا أذا كسفت النجوم حوله.

إننا نغمط علياً عليه وقدره حين نظن أن شرفه ومجده لا يظهر إلا بهدم أمجاد من حوله، وأنه لا يرتفع إلا بخفض أصحابه، مع أنه كان مديد القامة في علمه ومجده وفضائله، وطال بها بين أسيادٍ طوال، ولم يكن ممن يَظهر فضله لأنه ليس في الساحة غيره، ولم يَسبِق لأنه ليس في المضمار سواه.

ولذا فكل ثناء على الصحابة فهو ثناء عليه معهم، وكان كوكباً ساطعاً بين كواكب مضيئة كثر، فلم تكسف أنوارهم نوره، أو تخفت أضواؤهم ضياءه.

77 - كم الذين رووا حديث الولاية من الصحابة؟ أليسوا جمعاً كاد أن يبلغ حد التواتر؟ هـل منهم من اعترض على أبي بكر في ولايته، أو أنكر ذلك ونازعه فيه؟ إن هذا الجمع لا يمكن أن يشهد المشهد، ويروي الحديث، ويحدث به ثم يستعلن بمخالفته والتخلي عن وصاته وعهده.

الشجرة، تزكي ما في قلوبهم، وتبشرهم برضا الله عنهم، ولشجرة، تزكي ما في قلوبهم، وتبشرهم برضا الله عنهم، ومدده لهم بالسكينة والفتح القريب: ﴿ لَقَدَّ رَضِ الله عنهم المُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَعَتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ الشَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثْبَهُمْ فَتَعًا قَرِيبًا ﴾، مع أنها منقبة خاصة السَّكِينَة عَلَيْهِمْ وَأَثْبَهُمْ فَتُعًا قَرِيبًا ﴾، مع أنها منقبة خاصة لمن بايعوا بيعة الرضوان، فكيف تذكر هذه البيعة ولا تذكر بيعة الغدير في القرآن وهي بيعة على حكم يتعلق باعتقاد باعتقاد الأمة كلها، وسياسة دينها ودنياها؟

مما يؤكد أن نظام الشورى هو ما كان يلتزم به الإمام علي بن أبي طالب، وعدم معرفته بنظام الوراثة الملكية العمودية في أهل البيت، دخوله على في الشورى التي أعقبت وفاة الخليفة عمر بن الخطاب، ومحاجته لأهل الشورى بفضائله ودوره في خدمة الإسلام، ولم يذكر أو يشر إلى النص عليه أو تعيينه خليفةً من بعد رسول الله عليه أو تعيينه خليفةً من بعد رسول الله عليه أو تعيينه خليفةً

ولو كان حديث الغدير يحمل هذا المعنى لأشار الإمام إلى ذلك، وحاججهم بما هو أقوى من ذكر الفضائل.

لقد كان الإمام علي يؤمن بنظام الشورى، وأن حق الشورى بالدرجة الأولى هو من اختصاص المهاجرين والأنصار، ولذلك فقد رفض، بعد مقتل عثمان، الاستجابة للثوار الذين دعوه إلى تولي السلطة، وقال لهم: ليس هذا إليكم... هذا للمهاجرين والأنصار، من أمَّره أولئك كان أميراً.

وعندما جاءه المهاجرون والأنصار فقالوا: امدد يدك نبايعك، دفعهم فعاودوه، ودفعهم ثـم عاودوه فقال: دعوني والتمسوا غيري واعلموا أني إن أجبتكم ركبت بكم ما أعلم، وإن تركتموني فأنا كأحدكم، ولعلي أسمعكم وأطوعكم لمن وليتموه أمركم، وأنا لكم وزيرٌ خير لكم مني أميرٌ، ومشى إلى طلحة والزبير فعرضها عليهما فقال: من شاء منكما بايعته، فقالا: لا، الناس بك أرضى، وأخيراً قال لهم: فإن أبيتم فإن بيعتي لا تكون سراً ولا تكون إلا عن رضا المسلمين، ولكن أخرج إلى المسجد فمن شاء أن يبايعني فليبايعني.

ولو كانت نظرية النص والتعيين ثابتة ومعروفة لدى المسلمين، لم يكن يجوز للإمام أن يدفع الثوار أو ينتظر كلمة المهاجرين والأنصار، كما لم يكن يجوز له أن يقول

أنا لكم وزيرٌ خير لكم مني أميـرٌ، ولم يكن يجوز له أن يعرض الخلافة على طلحـة والزبير، ولـم يكن بحاجة لينتظر بيعة المسلمين<sup>(۱)</sup>.

77 ـ ذكر الشريف المرتضى أن العباس بن عبد المطلب خاطب أمير المؤمنين في مرض النبي الله أن يسأله عن القائم بالأمر بعده، فإن كان لنا بينه، وإن كان لغيرنا وصى بنا، وأن أمير المؤمنين قال: دخلنا على رسول الله الله حين ثقل، فقلنا يا رسول الله استخلف علينا، فقال لا، إني أخاف أن تتفرقوا عنه كما تفرقت بنو إسرائيل عن هارون، ولكن إن يعلم الله في قلوبكم خيراً اختار لكم (٢).

وهذه الرواية تبين أن الشريف المرتضى وطائفة من علماء الشيعة في زمانه لم يكونوا يرون النص الجلي في حديث الغدير، وأما هذه الرواية فهي قريبة في معناها مما أخرجه البخاري عن عَبْدَ اللهِ بْنَ عَبّاسٍ: أَنَّ عَلِيَّ بْنَ أَبِي طَالِبٍ عَلَيْهُ خَرَجَ مِنْ عِنْدِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ في وَجَعِهِ الَّذِي تُوفِّ في وَجَعِهِ الَّذِي تُوفِّ في فيهِ، فَقَالَ النَّاسُ: يَا أَبَا حَسَنٍ، كَيْفَ أَصْبَحَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ بَارِئاً، فَأَخَذَ بِيَدِهِ رَسُولُ اللهِ بَارِئاً، فَأَخَذَ بِيَدِهِ

<sup>(</sup>۱) «تاریخ الطبری» (۳/ ٤٥٠) و «تطور الفکر السیاسي الشیعي» (۵۷ ـ (77).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «الشافي» للمرتضى (٤/ ١٤٩، ٣/ ٢٩٣).

عَبَّاسُ بْنُ عَبْدِ المُطَّلِبِ فَقَالَ لَهُ: أَنْتَ وَاللهِ بَعْدَ ثَلَاثٍ عَبْدُ العَصَا<sup>(()</sup>، وَإِنِّي وَاللهِ لَأَرَى رَسُولَ اللهِ عَبْدِ المُطَّلِبِ يُتَوَقَّى مِنْ وَجَعِهِ هَذَا، إِنِّي لَأَعْرِفُ وُجُوهَ بَنِي عَبْدِ المُطَّلِبِ عِنْدَ المَوْتِ، اذْهَبْ بِنَا إِلَى رَسُولِ اللهِ عَبْدِ المُطَّلِبِ عِنْدَ المَوْتِ، اذْهَبْ بِنَا إِلَى رَسُولِ اللهِ عَيْهِ فَلْنَسْأَلُهُ فِيمَنْ هَذَا الأَمْرُ، إِنْ كَانَ فِينَا عَلِمْنَا ذَلِكَ، وَإِنْ كَانَ فِي غَيْرِنَا عَلِمْنَاهُ، فَأَوْصَى بِنَا، فَقَالَ عَلِيِّ: إِنَّا وَاللهِ لَئِنْ سَأَلْنَاهَا وَسُولَ اللهِ عَلَيْنَاهَا النَّاسُ بَعْدَهُ، وَإِنِّي وَاللهِ لَا أَسْأَلُهَا رَسُولَ اللهِ عَلَيْهَا لَا يُعْطِينَاهَا النَّاسُ بَعْدَهُ، وَإِنِّي وَاللهِ لَا أَسْأَلُهَا رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ (\*).

77 - رأيت فيلم «روح الله» والذي يصور حياة السيد الخميني، وكان فيلماً رائعاً في إعداده وإخراجه، وتوثيقه لحياة الخميني، وتقديم جوانب مهمة من شخصيته، وكان مما لفت انتباهي إبراز الفيلم لموقفين مهمين للخميني في آخر حياته.

الأول: أن الخميني أوصى بعدم تولية ابنه أحمد منصبه من بعده، ولم يرشحه لأي منصب مهم في الدولة، ولم يرشح أحداً من أقاربه لوراثة منصبه.

<sup>(</sup>۱) عبد العصا: كناية عمن يصير تابعاً لغيره، والمعنى أنه يموت بعد ثلاث وتصير أنت مأموراً عليك. ينظر: «فتح الباري» (١٤٣/٨).

<sup>(</sup>۲) «صحيح البخاري» (۲٤٤٧).

الثاني: أن الخميني أرسل في مرض موته إلى إمام قريته خُمين أن يجمع أملاكه التي ورثها عن والده في قريته، ويتبرع بها على الفقراء والمحتاجين، ولم يدخرها لورثته من بعده.

وقُدِّمت هذه المواقف في سياق إظهار مناقب السيد الخميني وميزاته، ولا شك أنها مواقف إيجابية، وميزات شخصية لا توجد عند كثيرين من أصحاب النفوذ.

ولكن العجيب أن هاتين الخصلتين الشريفتين وهما عدم إيثار أحد من القرابة بمنصب، وعدم توريث المال للقرابة هما ما يثبته المسلمون كافة لنبيهم محمد ويعتقدون أنه لم يوص بالخلافة لأحد، ولم يورث ماله لأحد، وقال: «نَحْنُ مُعَاشِرَ الْأَنْبِيَاءِ لَا نُسورَّثُ، مَا تَرَكْنَاهُ صَدَقَةٌ» (۱)، فخالفهم متأخروا الشيعة بعد ذلك وقالوا: بل أوصى بالخلافة لعلي، وورَّث ماله لفاطمة، فكيف أثبتوها منقبةً للخميني ونفوها عن المصطفى الها المناه المناه



### الغَدِير وفريضة التفكير



لا يصح أن نـروي تاريخنـا كما تُـروى الحكايات والأسـاطير، فلا نُعْمِل عقولنا فيما نروي، ولا نفكّر فيما نعتقد، وبخاصة إذا روينا عن نبينا المصطفى عليه المرتضى.

وكان ما نرويه يعقد في قلوبنا إيماناً نعتقده، وديناً ندين الله به، ويُثمر في مشاعرنا حبّاً وبغضا، وولاءً وبراء، ويوجّه طريقنا في مسيرنا إلى مصيرنا الخالد في الدار الآخرة.

إن إيمان الإنسان ودينه وطريق سيره إلى الله تعالى يجب ألّا يكون بمنأى عن عقله وتفكيره؛ فالعقل مناط التكليف، والتفكير فريضة إسلامية، وأهم ما أُعمِل فيه العقل وأثمنُهُ وأخطرُهُ: قرارُ الإنسان في تصحيح تدينه وتوجهه إلى الله.

ولا يصــح أن يُعمِل الإنسـان عقله في أمــور دنياه، ويعطِّلَ عقلَه ويطفئ تفكيرَه في أمر دينهِ وآخرتِه.

وما استُنْفِرَ العقل واستثير وعُظِّم وأُعمل كما استُنْفِرَ وأُعمل في آيات القرآن؛ وذلك أن التفكير وإعمال العقل يُوجب الإسلام وتصحيح التدين، كما أن الإسلام يُوجب التفكير وإعمال العقل.

ولا يمكن أن يأتي في الدين ما يحيله العقل ويرفضه، وإن أتى فيه ما لا يفهمه العقل ولا يدركه؛ فإن الشرع يأتي بما لا يدركه العقل، ولكن لا يمكن أن يأتي بما يرفضه وينكره العقل، كما قيل: يأتي الشرع بمَحَاراتِ العقول، ولا يأتي بمُحالات العقول.

إنَّ القرآن الكريم لا يذكر العقل إلا في مقام التعظيم والتنبيه إلى وجوب العمل به والرجوع إليه، قال تعالى:

﴿ وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنِيَآ إِلَّالَعِبُ وَلَهُوَّ وَلَلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَنْقُونَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ يُوْتِي ٱلْحِكْمَةَ مَن يَشَاءُ وَمَن يُوْتِي ٱلْحِكْمَةَ مَن يَشَاءُ وَمَن يُوْتِي ٱلْحِكْمَةَ فَقَدُ أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا وَمَا يَذَكُّرُ يَشَاءُ وَمَن يُوْتَ ٱلْحِكْمَةَ فَقَدُ أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا وَمَا يَذَكُّرُ وَمَا يَذَكُّرُ وَمَا يَذَكُرُ وَمَا يَذَكُرُ وَمَا يَذَكُرُ وَمَا يَلَا أُولُوا ٱلْأَلْمَالِ ﴾، وقال سبحانه: ﴿ ٱنظُرْ كَيْفَ نُصُرِّفُ ٱلْآيَكِ بَنَ وَقَالَ وَ اللَّهُ مَا يَفَعَمُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى لَكَلَّهُمْ يَفْقَهُونَ ﴾، وقال وَ اللَّهُ اللهُ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهُ آ ﴾.

بهذه الآيات وما جرى مجراها تقرّرت ـ ولا جرم ـ فريضة التفكير في الإسلام، وتبيّن منها أن العقل الذي يخاطبه الإسلام هو العقل الذي يعصم الضمير، ويدرك الحقائق، ويميّز الأمور، ويوازن بين الأضداد، ويتبصّر ويتدبّر ويحسن الادّكار والرَّوِيّة، وأنه هـ و العقل الذي يقابله الجمود والعنت والضلال، وليس بالعقل الذي قصاراه من الإدراك أنه يقابل الجنون.

والذي ينبغي أن نثوب إليه مرة بعد مرة أن التنويه بالعقل على اختلاف خصائصه لم يأت في القرآن عَرَضاً ولا تردَّد فيه كثيراً من قبيل التكرار المعاد، بل كان هذا التنويه بالعقل نتيجة منتظرة يستلزمها لباب الدين وجوهره، ويترقَّبها من هذا الدين كل مَن عرف كُنهه، وعرف كُنه الإنسان في تقديره.

إن أعظم ما يعطِّل العقل ويطفئ وهـج التفكير في أخطر القضايا وأهمها في حياة الإنسان، هو تقليد الآخرين وتحميلهم مسؤولية إيماننا وديننا.

وقد يكون من نُلقي إليه قياد اعتقادِنا سلف آبائنا، أو مجتمعُنا المحيطُ بنا.

وإن الإسلام ليَأْبَى على المرء أن يحيل أعذاره على آبائه وأجداده، ويَنْعَى على الذين يستمعون الخطاب أن يُعْفوا أنفسهم من مؤونة العقل؛ لأنهم ورثوا من آبائهم وأجدادهم عقيدة لا عقل فيها.

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُهُمُ اتَّبِعُواْ مَآ أَنزَلَ اللَّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَّبِعُ مَآ أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ عَالَهُ أَوْلُو كَا اللَّهُ عَالَهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَ

إن علينا أن نَبَرَّ الآباء ونكون أوفياءَ لهم، ولكن البر بهم غير الضلال معهم على غير بصيرة.

والعقلاء هم الذين يعرفون موضع هذا وموضع ذاك.

وكذا يقال في استتباع مجتمعنا المحيط بنا فيما نؤمن به دون أن نُعْمِلَ عقولنا فيه تمحيصاً وتحقيقاً. وإن التحرُّرَ من سلطة المجتمع المحيط بنا يحتاج إلى يقظة فكرٍ، وقوة إرادةٍ، وقدرةٍ على المجاهدة: ﴿ وَالَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُدِينَهُمْ شُبُلَنَا ﴾.

وحين يكون إعمال العقل أمراً من أوامر الخالق يمتنع على المخلوق أن يعطِّل عقله مرضاة لمخلوق مثله، أو خوفاً منه، ولو كان هذا المخلوق جمهرة من الخلق تغمرنا وتحيط بنا من حولنا(۱).

<sup>(</sup>۱) ينظر: «التفكير فريضة إسلامية» للأستاذ عباس العقاد، وفي هذا الفصل قبسات عدة منه.

إن الذين يحملون نعوشنا إلى قبورنا سيسلموننا فيها ويعودون لنواجه وحدنا حصيلة عمرنا.

إِنْ مَن حولنا لَن يكونوا معنا حينما نُبعث من قبورنا وحدنا: ﴿ وَكُلُّهُمْ ءَاتِيهِ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ فَرَدًا ﴾.

إن كل مَن حولنا لن يأتوا معنا حينما نأتي ربنا فرادى: ﴿ وَلَقَدُ جِئْتُمُونَا فُرَدَىٰ كُمَا خَلَقَنَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾.

إن كل مَن حولنا لن يكونوا معنا يوم القيامة ف ﴿ لِكُلِّ الْمُرِي مِنْهُمْ يَوْمَهِذِ شَأْنُ يُغْنِيهِ ﴾.

إن كل مَن يجادلوننا لن يجادلوا عنا: ﴿ يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسٍ تَجَكِدِلُ عَن نَفْسِهَا ﴾.

إننا لن نُسال عن اتباع أحد، مهما عَظُم وعُظِّم، ولا رسولنا عِيس، وسنسأل عنه وحده لا عن غيره: ﴿ مَاذَاۤ أَجَبُتُمُ ٱلْمُرۡسَلِينَ ﴾.

أفلا نحتاج إلى إعمال العقل، وبذل الجهد، واستفراغ الوسع؛ حتى نظفر بطُمأنينة اليقين أننا حقَّقنا الاستجابة لمَن سنُسأل عن إجابته؟

ولن نستشعر برد يقين الهداية إلا إذا استوهبناها ممن يملكها ويُنْعِمُ بها، لَعلَّنا أن نكون ممن يقولون غداً على أرائك الجنة: ﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي هَدَننَا لِهَنذَا وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِي لَوَلاَ أَنْ هَدَننَا اللهُ ﴾.

وأن يكون سـؤالنا الهداية من ربّنا بصدق وتجرد، وتسـليم وانقياد؛ حتى يسـلّد عقولنا، وينير بصائرنا، ويهدى قلوبنا.

اللهمَّ اهدنا فيمَن هديت، ﴿ ٱهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾، واهدنا لما اختلف فيه من الحقِّ بإذنك، إنك تهدي مَن تشاء إلى صراط مستقيم.

﴿ رَبُّنَآ ءَامَنَا بِمَآ أَنزَلْتَ وَأَتَّبَعْنَا ٱلرَّسُولَ فَأَكْتُبْنَا مَعَ الشَّنِهِدِينَ ﴾.

﴿رَبَّنَا ٱغۡفِـرۡلَنَـاوَلِإِخۡوَنِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلۡإِيمَـٰنِ وَلَا تَجۡعَلَ فِي قُلُوسِنَاغِلَّا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَاۤ إِنَّكَ رَءُوثُ رَّحِيمٌ ﴾.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.



### تكوين الكتاب



ا ـ تكونت فكرة الكتاب أثناء مذاكرة مع أخي أبي هاني حمد الغماس، فاقترح الفكرة عام (١٤١٧هـ)، ومنذ ذلك الحين وهي تربو كلما أعملتُ الفِكر فيها تأمُّلاً، أو تتبَّعُت موضوعها بحثاً، أو ألقيتُها حديثاً، أو تذاكرتُ فيها مع صديقٍ، فائتَلفَ من ذلك هذه الضميمة بين يديك.

٢ ـ تذاكرتُ الموضوع وهو فكرة في طور التكون مع إخوتي من الباحثين والمهتمين فتوسَّع مجاله وتحدَّدت معالمه، ثم عرضتُه بعد اكتماله على جمع من إخوتي ومشايخي، فاستفدتُ من نظرتهم تسديداً وتصويباً وإضافةً، فأتممتُ واستدركتُ، فالله يشكر جهدهم، ويتولَّى جزاءهم، ولا يزالُ المرءُ قليلاً بنفسه كثيراً بإخوانه.

" اعتمدتُ في سياق الأحاديث في الكتاب على جمع الروايات في سياق واحد، على نحو ما صنعت في كتاب: «كأنك معه»، و«قصص نبوية»، فالعزو إلى مجموعة من المصادر الحديثية الجامعة هو للنص الذي يكون سياقه متحصّلاً من مجموعها، وإن كان مفرّقاً بينها غير مجتمع في واحد منها، وقد بسطتُ الحديث عن هذا المنهج في كتاب: «كأنك معه» فصل: «ما بعد الكتابة» (ص ٢٠٣).

3 - اجتهدتُ في اختيار النصوص الصحيحة ما أمكن، وقد أُورد رواياتٍ وأخباسراً في سندها بعض الضعف، هي كالتتمّة لما في الأخبار الصحيحة، إذا لم يكن في متنها نكارة ظاهرة؛ وذلك أن جمع الأخبار إلى بعضها يكشف عما يستنكر ولا يأتلف مع جملة ما صح منها، كما أنه يَجبر - أحياناً أخرى - ضعف بعض ما ورد بإسناد فيه مقال؛ لوجود شواهد لمعناه، أو لأن سياق الأخبار يقتضيه، ونحو ذلك.

• لم أعمد إلى الاستقصاء في البحث بما يُفضي إليه ذلك من تعمق وتشَعُب، ولكن قصدت إلى جمع روايات الحديث، وعرض القصة مكتملة بتداعياتها القبلية

والبعدية، مع إظهار مشاعر الحب، وإعلان الموالاة لِمَن أُمرنا بحبّه، وفُرضت علينا موالاته، مولانا وحبيب ربّنا ونبيّنا: أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عَلَيْ ، مع الاعتناء بوضوح الفكرة، وسلاسة السياق، واختصار القول ما أمكن، والاجتهاد في تحرّي مراد نبيّنا فيما قال وأمر، سائلاً الله لي ولكم الإخلاص في القصد، والصدق في القول، والصلاح في العمل، ﴿إِنَّ رَقِي لَطِيفُ لِمَا يَشَاءً في القول، والصلاح في العمل، ﴿إِنَّ رَقِي لَطِيفُ لِمَا يَشَاءً أَ



## الخرائط والصور

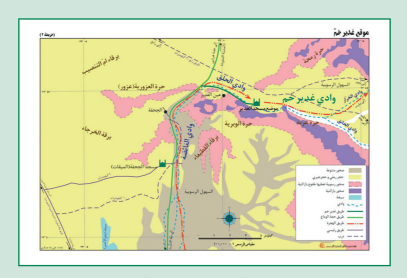


موقع غدير خم على طريق حجة الوداع





صورة جوية يظهر فيها غدير خم والجحفة



خريطة غدير خم وما حوله





وادي الجحفة الذي يقع على شفيره غدير خم



صورة قديمة لغدير خم



صورة قديمة لحوض الغدير



صورة قديمة لمكان الغدير بعد أن دفنه السيل





مع الشيخ سالم الغانمي، والأخ عابد البلادي، والابن صالح الأنصاري من أهالي رابغ العارفين بالمنطقة عند مكان الغدير



مكان الغدير على حافة جسر قطار الحرمين



شجرات السمر في الوادي حول غدير خم، وقد خطب النبي على تحت شجرتي سمر



دوحات السمر حول غدير خم



الشيخ المؤرخ د. أحمد النعماني يقف في المكان الذي يقال إنه مصلى النبي عند غدير خم



من سمى بأسماء الخلفاء من آل البيت النبوي





### كتب للمؤلف



- ٦\_ كأنك معه.
- ٧ \_ سماء الذاكرة.
- ٨ \_ القبر المقدس.
- ٩\_ سنام الإسلام.

- ١ \_ قصص نبوية.
- ٢\_ الحياة النبوية.
- ٣ \_ اليوم النبوي
  - ٤\_ أماكن نبوية.
    - ٥ \_ الآثار النبوية.

www.altriri.net

G: altriri@gmail.com

: /altriri

f : @Abdulwahab.altriri

: /c/AbdulwahabAltorairy

: t.me/altriri

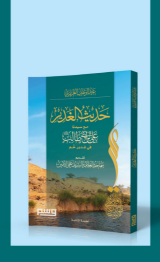
: abdulwahabaltriri

: +905467723779

## فهرس الموضوعات



| ٥   | إهــداء                                        |
|-----|------------------------------------------------|
| ٧   | تقديم سماحة العلامة السيد علي الأمين حفظه الله |
| ١١  | شكر وتقدير                                     |
| ١٣  | مقـــــــّـــــــــــــــــــــــــــــ        |
| ١٧  | غَلريرُ خُـمٍّ                                 |
| ۲۳  | ما قبل الغُدير                                 |
| ٤٦  | غَدير خُمِّ، الزمان والمكان                    |
| ٥٠  | ذاكرة المكان                                   |
| ٥٣  | خطبة الغدير                                    |
| ٦٠  | مولى كلِّ مؤمن                                 |
| ٦٤  | أثر خطبة الغَدير                               |
| ٧١  | رواية أخرى لحديث الغَدِير                      |
| ٧٥  | تأملات في رواية الوصية                         |
| 109 | الغَدِير وفريضة التفكير                        |
| 170 | تكوين الكتاب                                   |
| ١٦٨ | الخرائط والصور                                 |
| ١٧٦ | فهرس الموضوعات                                 |



هناك الغَدِير واسطة الطريق بين مكة والمدينة، أرضٌ بين خير أرضين. هناك نزل رسولُ الله عليه ومعه وحوله آلُ بيته وأصحابه، فوقف واستوقف، ونادى وجمع، وخطب وخاطب، لتصيخ الدنيا لبلاغ الرسول حين بلَّغ، ووصاته حين أوصى، ومناشدته حين ناشد.

وذلك في آخر خُطَبِه، وفي آخر عمره.

وبين أيديكم في ورقات هذه الرسالة:

نقف بأرواحنا، كما وقف الذين استوقفهم نبيُّنا..

وننصت بمشاعرنا، كما أنصت الذين استنصتهم..

فنتلقى بقلوبنا حبًّا وتعظيمًا لما قاله نبيُّنا، ونتلقَّى بعقولنا تفكُّرًا واعتبارًا فيما رُوي لنا عنه في هذه الموقف.

فلا مشاعر القلوب تحجب تفكُّر العقل، ولا تفكُّر العقل يطفئ وهج المشاعر... فإلى دَوْحات الغَدِير، فثمة حدث وحديث، وبلاغ ووصاة...

